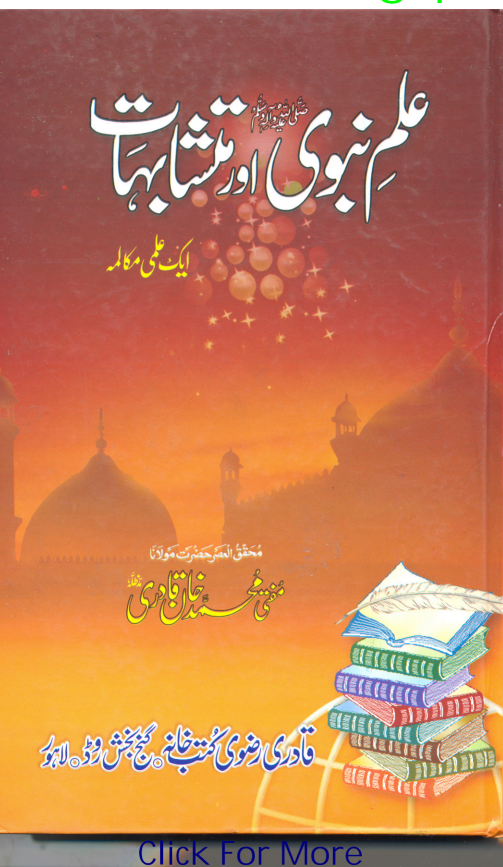
# //ataunnabi.blogspo



archive.org/details/@zohaibhasa





فأدرى رضوى مُنت خانه رسيج بن روه ولا برر

Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari





Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

5





Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ويمرجج تدين الفاظ مسغور وقكر كے محتاج 219 مخصص عام ادر مشترک وغیره میں 220 بودت تعارض ولائل مين ترجيح 222 ال كاخلاصه 222 مقام وشان اجتهادي نبوي الم 223 حفنور يرمجمل ومتشابه ازخود آشكار 223 حضور کے لیے دلائل میں تعارض بھی نہیں 224 دوسرا اعتراض وجواب 226 درج ذيل باتحل 229 جواب كالتجزييه 229 امام طیری کا اندازه 230 امام سيوطى كا اندازه 230 مولتا صفدركا اتدازه 231 امام این نقیب کی عبارت 232 امام ذرکشی کی عبارت 232 ضعيف روايت 233 تائد پرقرید 235 كهال صحابي كاقول 236 دلائل كاجائزه 239 متيوں دلائل بيس گڙ برد 239 میلی دلیل کا جائزہ 239 حمايت ثابت ندبهوكى 243 دوسری دلیل کا جائزه حضرت امام شافعی علیه الرحمه کا ارشاد مبارک تصور بی غلط حضورتای غلط حضورتایشهٔ کو درمیان میں لاؤ 243 245 246 246 تيسري دليل كاجائزه 247



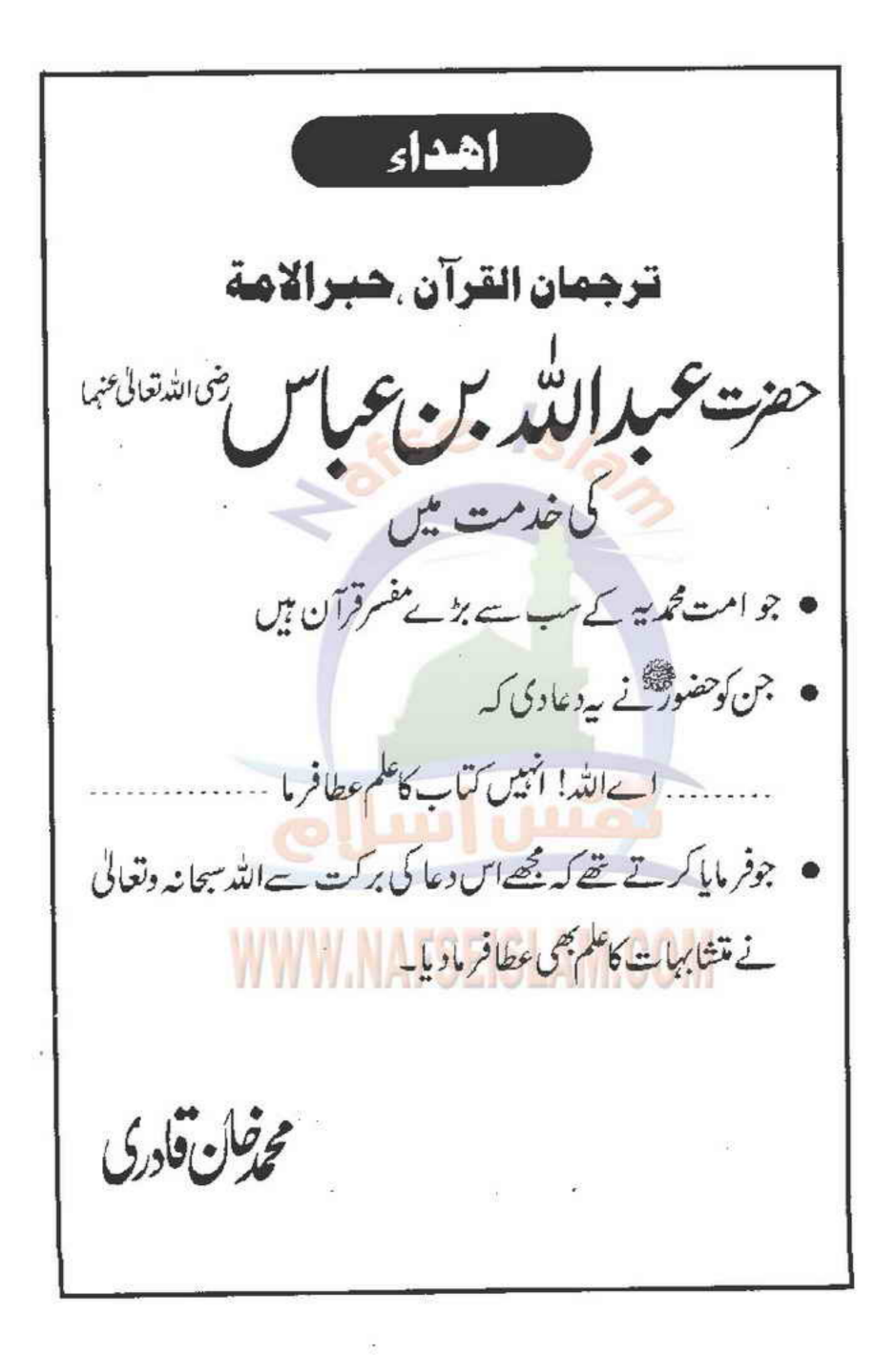








Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



# بسم اللدالرحمن الرجيم

# كتاب كاليس منظر

بندہ نے حضور علی اللہ کے علم غیب کے حوالہ سے مولانا سرفراز صفدری کی کتاب ازالہ الریب کا مطالعہ کیا جس میں انہوں نے درج ذیل مسائل پر بوی تفصیلی تفصیل

حضوطالنه کو د نیاوی امور کاعلم نبیس دیا گیا

٢- آپيلي متابهات كاعلم نبيل ركت

· آپه الله کو بعض منافقین کاعلم تھا نہ کہ کل کا

۳۔ حضورہ اللہ کے بعض فیصلے قطعی طور پر خطا تھے مثلاً بدر کے قید یوں کے

بارے میں قدید کا فیصلہ، منافقین کے سردار عبداللہ بن الی کے جنازہ کا

فیصلہ وغیرہ، ان کے الفاظ ہیں

اسال کی بدر، تحریم شہد، تأبیر تخل اور عبداللہ بن ابی رئیس المنافقین کے جنازہ وغیرہ میں آپ کی رائے مبارک کے صواب نہ ہونے کا بین ثبوت دلائل قطعیہ سے ثابت ہے۔

(ازالہ،۸۲)

چونکہ ان کی بیرتمام باتیں حقائق کے خلاف تھیں کچھ حوالہ جات بھی تحقیق طلب تھے النہ ان کے مان کے تام تفصیلی خط لکھا۔ ان کے صاحب فراش

ہونے کی وجہ سے ان کے بیٹے محترم حافظ عبدالقدوس قارن نے اس کا جواب دیا۔ اس طرح ہماری گفتگو (علم نبوی اور متشابہات "پرچل نکلی ۔ بندہ نے ماہنامہ سوئے جاز میں جواب کا تجزیہ اور مولانا موصوف نے ماہنامہ نصرت العلوم میں (دلاکل کا تجزیہ کے عنوان سے لکھا۔ ان کی تین اقساط اور ہماری حیرہ اقساط پریہ سیاب مشتل ہے۔

دوستوں کا مشورہ تھا کہ ممکن ہے بحث اور طویل ہو جائے اس قدر اقساط کا مجموعہ شائع کر دیا جائے کیونکہ قار نین اور اہل علم کے بتیجہ پر چہنچنے کے اقساط کا مجموعہ شائع کر دیا جائے کیونکہ قار نین اور اہل علم کے بتیجہ پر چہنچنے کے لیے اتنا مواد کافی ہے مزید بحث کو کتاب کا دوسرا حصہ بھی بنایا جاسکتا ہے ہم نے دونوں طرف کا تمام مواد من وعن کتاب میں شامل کر دیا ہے تا کہ موقف کو سمجھنے میں کوئی دفت پیش نہ آئے۔ تو یوں یہ تحریری گفتگو 'دعلم نبوی اور متنابہات' آپ کے ہاتھوں میں ہے

الحمد للله ان دوموضوعات پر بھی جارا کام طبع ہو گیا ہے۔
الحمد لله ان دوموضوعات پر بھی جارا کام طبع ہو گیا ہے۔
الله تعالیٰ کی بارگاہ میں سر بہجود ہوں جس نے نہایت ہی علمی مسئلہ میں میری ہر وقت و تعگیری فرمائی جس سے جھے حوصلہ و ہمت کے ساتھ خوب شرح صدر کی دولت نصیب ہوئی۔ میں اس ذات اقدی جل جلالہ کا جس قدر بھی شکر ادا کروں کم ہے کہ اس نے مجھے اپنے حبیب علی کے مقام عالی کے دفاع میں ادا کروں کم ہے کہ اس نے مجھے اپنے حبیب علی کے مقام عالی کے دفاع میں لکھنے کی تو فیق بخشی ، بندہ آج کل ان موضوعات پر الگ الگ مقالہ لکھ رہا ہے۔
ادا کروں کم ہے کہ اس نے مجھے اپنے حبیب علی اس کے دفاع میں اس خوشوعات پر الگ الگ مقالہ لکھ رہا ہے۔

جنازه منافق كالفيصله درست تها

حکومتی سطح پر محفل میلا دسجانے والا حکمران شاہ اربل نہایت ہی صالح اور دیندار تھالیعتی محافل میلا د اور شاہ اربل ميلاوشريف يرمتفل كتاب \_ التنويو في مولد اسواج المنير، لكھنے والے امام حافظ ابو الخطاب بن وحيد كلبى تاريخ اسلام كے عظيم محدث اور بزرگ عالم ہیں۔ قارئین سے التجا ہے وہ وعا کیا کریں ، اللہ تعالی ہمیں تعصبات سے بالاتر ہو کر کتاب وسنت کی روشنی میں لکھنے کی توفیق بخشے اور علم و دیانت کی راہ پر گامزن رکھے، ہماری ان تحریری کاوشوں کو اپنی خصوصی رحمت وفضل ہے قبول فرما کر امت کے لیے مفید بنا دے۔ محمد خان قادری خاوم كاروان اسلام بروزمنگل بوقت ۱۵-۹ بعد نمازعشا بمطابق ٢٣ ريح الاول ٢٢١١ جامع رحمانيه شادمان لاجور



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari





Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

امت مسلمہ کتاب وسنت کی روشنی میں بیہ مانتی چلی آ رہی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے متشابہات کاعلم اپنے حبیب یاک مُلاثِیْن کوعطا فرمایا ہے،خلفاء راشدین سے لے کر اب تک اہلِ علم نے ای موقف کو مختار بلکہ حق قرار دیا اور اس سے مخالف رائے رکھنے والوں کا ہمیشہ ولائل سے رد کیا ہے۔ اس پر وارد شدہ اعتر اضات کا جواب بھی دیا، تا کہ کسی کو اس مسئلہ میں کوئی البحصن نہ رہے،خصوصاً علماء احناف كم موقف كه "و ما يعلم تاويله الا الله" مين وقف الله علم يرب، (لیعنی متشابهات کی تاویل و تغییر الله تعالی کے سواکوئی نہیں جانیا) کی وجہ سے بیہ يريشاني لاحق موسكتي تقى كرشايد رسول الله ظافي بهي متشابهات سے آ گاه نبيس، ان كاعلم صرف الله تعالى نے اسے ليے مخصوص كر ركھا ہے، الله تعالى ان علماء كو اپنا اور قرب عطا فرمائے اور حضور سلطا کی مزید خدمت کی توفیق دے انہوں نے جب فدكوره آيت كابيرجمدكيا توساته اى واضح كرديا كه ديكر ابل علم اكرچهاس ے آگاہ نیس مررسول اللہ ماللہ اللہ ماللہ اس سے بلاشبہ آگاہ ہیں، اس براس سے برص كركيا وليل موعمى ہے كه آب حنفى اصول فقه كى كسى كتاب كا حاشيه وشرح ا اٹھالیں جس میں بیقصیلی بحث ہو، وہاں پر آپ کو اس پر تصریح مل جائے گ ن افسوس صد افسوس ہمارے دور کے پچھے حنفی علماء نے است تھے قبول نہیں کیا، اسے اختلافی مسئلہ بتاتے ہوئے قائلین کے بہ ان کا مذاق اڑاتے ہوئے جامل قرار دیا، مثلاً مولانا محمد

صفدر نے لکھا "مفتی احمد بارخال صاحب کی جہالت ملاحظہ ہو، وہ لکھتے ہیں (و ما یعلم تاویله الا الله) جو اب اس آیت میں بیکھال فرمایا گیا کہ ہم نے متشابهات كاعلم كسى كوديا بى نبيس اللى ان قال ، اس كيے حفى غرب كا متفقه عقيده ہے کہ حضور علیہ السلام متثابہات کو جانتے ہیں، بلفظہ (جاء الحق، ۱۱۴) حنفیوں کا بيعقيره اور وه يهى اتفاقى؟ لاحول ولاقوة الا بالله اس مين خاصا اختلاف ہے،مفتی صاحب کوصرف تو ضیح ہی دیکھ لینی جا ہے جس میں پی تصریح موجود ہے "ولم يظهر احدا من خلقة عليه" (ص١٥) كه الله تعالى نے متثابهات پر ا بن مخلوق میں سے کسی کو بھی مطلع نہیں کیا اور حسامی صفحہ ۱۰ پر ہے و ہو مالا طریق لدر که اصلا متشابروہ ہے کہ اس کے عاصل ہونے کی کوئی سبیل نہ ہو۔ (اذالة الريب، ١٤٨) بندہ نے جب بیرعبارت دیکھی تو فی الفورمولانا موصوف کو خط لکھا جس میں متعدد حوالہ جات سے آشکار کیا کہ رسول اللہ مانظم کو متشابہات کاعلم دیا گیا ہے خصوصاً انہوں نے جس کتاب (توضیح) کا حوالہ دیا تھا ای سے دوسرے مقام کی عبارت لکھ کر بھیجی اور عرض کیا کہ ہوسکتا ہے آپ کی نظرے یہ نہ گذری ہو۔ قارئین بھی اسے ملاحظہ کرلیں، اس کے بعد ہم اس پر تفصیلا گفتگو شروع کریں امام صدرالشریعه عبیدالله بن مسعود حنی (الهتوفی ۱۷۲۱) صاحب التوضیح بور خلافی کے اجتہاد پر گفتگو کرتے ہوئے صاف اور واضح طور پر لکھتے ہیں:



آئیے اب زیر بحث مسکلہ پر کتاب و سنت کی روشنی میں تفصیلی گفتگو ا۔ قرآن، رحمٰن نے سکھایا الله تعالى نے قرآن مجيد ميں تصريح فرما دي ہے كه حضور مَا يَعْفِم كوقرآن كى تعليم ہم نے خود دى ہے، اس سے مراد صرف الفاظ قرآن ہى نہيں بلكه اسے معانی کے ساتھ جاننا بھی مراد ہے۔ امام فخرالدین رازی (التوفی ۲۰۷) مسئلہ خامسہ کے تحت لکھتے ہیں: مامعنی التعلیم؟ فقوله علی قولنا کمانے کا مقہوم کیا ہے؟ اس سے له مفعول ثان افادة العلم به مرادقران کے معانی کاعلم بھی ہے۔ (مفاتح الغيب، ي ٢٤، ٢٢) علامه محمور آلوی (التوفی ۱۲۷۰ه) رقم طراز بیں کہ علم کو علامت سے قرار دینا یہاں مناسب نہیں ، اگرچہ ہزار مناسبتیں بنیں ، لہذا اے تعلیم سے قرار دیٹا ہی مناسب ہے۔ والمراد بتعليم القرآن قيل تعلیم قرآن سے افادہ علم مراد ہے، افادة العلم به لابمعنى افادة ليحي فقط ال كالفاظ كاعلم بي نبيل العلم بالفاظه فقط بل بمعنى بلکہ الفاظ کے ساتھ اس کے معانی افادة ذالك والعلم بمعانيه کا کامل علم بھی دیا اور بیہ ہر آ دی کے درجہ کے مطابق ہے، بعض کو اس کے اشارات و رموز سے کا گنات میں وقوع پذریہ واقعات و يصل الى العلم بالحوادث الكونية من اشاراته ورموز الى

غير ذلك فان الله تعالىٰ حواد ثات كاعلم بهي حاصل موجاتا ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے کسی شے کو لم يغفل شيئافيه (روح المعالى، ي ١٢٤، ١٣٩) چھوڑ انہیں\_ امام ابوالشيخ نے كتاب العظمة ميں سيدنا ابو بريره والنظاع روايت كيا رسول الله من الله عن فرمايا الله تعالى نے اگر كسى شے كوترك كرنا ہوتا تو وہ رائى كے داند، ذره اور مجھر کوترک فرما دیتا۔ امام ابن جریر اور ابن ابی حاتم نے حضرت ابن مسعود والفوز سے نقل کیا قرآن میں ہر شے کاعلم نازل کیا گیا ہے اور اس میں ہمارے لیے ہر شے بیان كر دى كئى ہے، ہاں ہارا ذہن قرآن سے ان تمام كو حاصل كرنے سے قاصر حضرت ابن عباس طالفات ہے اگر لو ضال عقال بعير لوجدته في ميرے اونٹ كى رى كم مو جائے تو كتاب الله میں اے کتاب اللہ میں یاؤں گا۔ (روح المعالى- ب ١٤:١٧) شمولیت معانی پراہم دلیل يهاں مراد صرف الفاظ قرآن ہی نہيں بلکہ اس کے معانی بھی ہیں، اس پر ایک اہم دلیل میہ بھی ہے کہ مفسرین کرام نے علم القو آن (اس نے قرآن گرائی اہم دلیل میہ بھی ہے کہ مفسرین کرام نے علم القو آن (اس نے قرآن گرکھایا) اور و ما یعلم تاویلہ الا اللہ (اللہ کے سوا اس کی تاویل کوئی نہیں جانتا) کے درمیان بظاہر تعارض نقل کرکے ان میں موافقت وتظیق واضح کی ہے۔

ام فخرالدین رازی (۲۰۲) رقمطراز ہیں یہاں سوال اٹھایا جاسکتا ہے۔

كيف يفهم قوله تعالى 'علم (الله نے قرآن سکھایا) اور (تاویل القرآن مع قوله تعالى و مايعلم كو الله اى جانا ہے) كے درميان تاويله الا الله موافقت كيا ہے؟ خلاصة اعتراض بير ہے كه جب تمام قرآن سكھا ديا تو اب به كہنا كه بعض آیات کی تاویل، الله تعالیٰ کے سواکوئی نہیں جانتا کیے درست ہوگا؟ اس كا جواب يوں ديتے ہيں كه دوسرى آيت كے بارے ميں مفسرين کی دو آراء ہیں۔ بعض 'الا الله' ير وقف نهيل كرتے بلكه لفظ "واسىخون" كا اس پر عطف كرتے ہيں تو اب ان كے بال تمام قرآن كى تاويل رسوخ فى العلم والي بهي جانة بين بالبذا ال صورت مين كوئي اعتراض نبين بعض لفظ الله ير وقف كرتے ہيں، ان ير اعتراض ہوگا كه جب بعض آیات کی تاویل بندہ نہیں جان سکتا تو پھر تمام قرآن سکھانے کا کیا اس کے دو جواب ہیں بندے اگرچہ بالیقین اس کامعنی نہیں جانتے لیکن بفترر طاقت و امکان ماتے ہیں۔ الله كے سوانہ جائے كامفہوم بيے۔ اما غیرہ فلا یعلم من تلقاء کہ اس کے علاوہ از خود کوئی نہیں نفسہ مالم یعلم فیکون اشارۃ جانتا اگر وہ نہ بتائے، اس میں اس اللہ اللہ تعالیٰ لیس طرف اثارہ ہے کہ کتاب اللہ ویگر کغیرہ من الکتاب التی یستخوج کتب کی طرح نہیں جن سے محض مافیها بقوة الذكاء والعلوم کے وریعے (مفاتيح الغيب: ٢٤، ٣٣٧) ماكل كالسنباط كرلياجاتا -مقصدیہ ہے کہ اگر محض الفاظ کی تعلیم مراد ہوتی تو پھر تعارض کیسا؟ اگر بظاہر تعارض آرہا ہے اور اسے نقل کر کے مفسرین جواب دے رہے ہیں تو پھر ماننا ہوگا کہ یہاں معانی بھی مراد ہیں۔ جب بیاتسلیم ہے تو بی بھی تتلیم کرنا ہوگا کہ قرآن كمام معانى سے الله تعالى في است حبيب عليم كوآ گاه كيا ہے۔ علم كا دوسرامفعول علم كا تقاضا دومفعول موتے بيں يعنى كسى كوسكھايا اور كيا سكھايا؟ يہاں دوسرے مفعول کا ذکر ہے کہ قرآن کی تعلیم دی۔لیکن پہلا مفعول کہ کس کوتعلیم دی؟ بہال مذکور نہیں، وجہ اس کی آشکار ہے کہ وہ مفعول (شخصیت)اس قدر عیاں ہے کہ عدم ذکر کے باوجود کسی کو بھی اس کے بارے میں تر دد و تشکیک نہیں ہوسکتی اور وہ ہے حبیب كبريا تلفظ كى ذات اقدى۔آپ تلفظ كے علاوہ قرآنى علوم سے جے بھی کچھ ملا وہ سب آپ نا ای کے واسطہ وطفیل سے ملا ہے۔ امام ابوالحن واحدى (المتونى، ١٨٨٥) امام كلبى كے حوالہ سے مقبوم يول بيان كرتے بين: علم القرآن محمداً الله وعلمه الله تعالى نے قرآن مجيد حضور تاليكا محمد ﷺ اور آپ تا گائے آگے (الوسیط، ۳:۱۱) ابنی امت کواس کی تعلیم دی۔ امام ابوعبداللہ محد احمد قرطبی نے ان الفاظ میں تغییر کی

اى علمه نبيه غَانِيهِ عَالِيهِ عَلَيْهِ حتى اداه یعنی اللہ تعالیٰ نے اینے نبی مالیکا کو قرآن کی تعلیم دی تاکه الى جميع الناس آب مظافظ الوكول تك است يبنيا كيل-(الجامع لاحكام القرآن، ١٣٣١٤) الانسان \_حضور عليه كي ذات اقدس اس کے بعد جوآیت مقدسہ 'خلق الانسان'' (اس نے انسان کو پیدا كيا) يهال متعدومفسرين في "الإنسان" سے حضور مُنْ الله الله اقدى مراد لى ہے۔ بلكہ سيدنا عبدالله ابن عباس في الله ايك قول منقول ہے۔ امام فخرالدین رازی (التوفی ۲۰۲ه) رقمطراز بین یهال الانسان سے مرادكيا ہے؟ نقول هوالجنس وقيل المراد جنسِ انسان مراد ہے، بعض نے محمد فليسم والاول هو الراجح اس سے حضور منتا کی ذات مراد نظراً الى اللفظ لی ہے۔الفاظ کے پیش نظر اول (مفاتيح الغيب، ب ٢١، ٣٣٨) موقف اصح ہے۔ لیعنی دوسرا بھی سیجے ہے۔ امام قرطبی اگلی آیت کے تحت لکھتے ہیں۔ وعن ابن عباس ایضاً و ابن سيدنا ابن عماس في الاست محى اور ابن کیسان سے ہے یہاں انسان سے مراد سرور عالم مکا کیا کی ذات كيسان الانسان ههنا يراد به (الجامع لاحكام القرآن، ١٣٢١)

(روح المعاني، پ٧٦، ١١١)

س- قاضی ثناء الله بانی بن (المتوفی ۱۲۲۵ه) بھی انہی کے حوالہ سے لکھتے ہیں۔ بن -

الانسان ہے حضور مُلَّقِیْم کی ذات مراد لینا جائز ہے۔ آب مُلَّقِیْم کو بیان سکھایا بعنی وہ قرآن جو سابقہ آئندہ ازل تا ابد حقائق پر مشمل ہے۔ سابقہ رسولوں کی تعلیمات کے مطابق لوگوں کے لیے ہدایت اور مطابق لوگوں کے لیے ہدایت اور آپ مُلَّقِیْم کی نبوت پر دلیل و نشانی آپ مُلَّاقِیْم کی نبوت پر دلیل و نشانی

جاز ان يقال خلق الانسان يعنى محمدا على علمه البيان يعنى القرآن فيه بيان ماكان ومايكون من الاول الى الابد مطابقا لبيان من مضى من الرسل هداية للناس و آية على نبوته

(تفسیرمظهری،۱۳۵،۲۷)

منیاء الامت پیرمحر کرم شاہ رخمہ اللہ تعالی صاحب کا ایک اقتباس بہاں تقل کر دیتا مناسب معلوم ہوتا ہے:

"ذراغورفرمائے متعلم محمہ بن عبدالللہ دو حی و قلبی فداہ ہے اور معلم خود خالق ارض وساء، شاگرد مکہ کا ای اور استاذ عالم الغیب والشهادة ہے اور پڑھایا کیا جا رہا ہے؟ قرآن ۔ کون ساقرآن؟ جوسراپا رحمت ہے، جوجسم ہدایت ہے، جو نور علی نور ہے، جس کے متعلق اللہ تعالی فرما تا ہے ھذا بیان للناس ہے، جو نور علی نور ہے، جس کے متعلق اللہ تعالی فرما تا ہے ھذا بیان للناس وھدی و موعظة للمتقین جس کے بارے میں ارشاد خداوندی ہے لارطب

ولایابس الافی کتاب مبین (کوئی خنک وتر چیز الیی نہیں جس کا ذکر اس کتاب مبین میں موجود نہ ہو) اس تعلیم سے جو بحر بے پیدا کنار، اس صدر منشرح میں موجزن ہوا، اس کا کون اندازہ لگا سکتا ہے؟

خلیفة الله فی الارض آدم علیه السلام کے متعلق قربایا "علم آدم الاسماء کلها" اور خلیفة الله فی العالم کے بارے میں قربایا "علم القوآن"۔ بیس تفاوت راه از کجا تا بکجا ﴿ وَمَا عَلَمُ الْقَرْآن: ٢٢،٥)

۲\_ورنه وعده کی خلاف ورزی

حفرت جریل امین علیہ السلام جب قرآنی وی کے کرآتے اور وہ یونمی آپ تا بھی پرکھام الی پڑھنا شروع کرتے، تو آپ ما بھی اس وقت ہی کامل طور پر محفوظ کرنے کے لیے پڑھنا شروع فرما دیتے تا کہ اسے بلا کم و کاست یاد کرکے بغیر ترمیم و اضافہ انسانیت تک پہنچا دیں۔ اور ذہن میں یہ احساس اور فکر مندی تھی کہ کہیں اس کلام الی کے حفظ و یاد میں کی نہ رہ جائے۔ اللہ تعالیٰ کو اپنے حبیب ما بھی کی یہ مشقت اور تکلیف گوارا نہ ہوئی اور اس موقع پر ان آیات مبارکہ کے ذریعے آپ کی فکر مندی دور کرتے ہوئے نہایت ہی املیٰ خوشخری اور وعدہ کا نزول فرمایا۔

اے حبیب طافق آپ اسے جلدی
یاد کرنے کے لیے اپنی زبان کو
حرکت نہ دیں جمارے ذھے ہے
اس کو (آپ طافق کے سینہ میں)
جمع کرنا اور اس کو بڑھانا۔ جب ہم

امی تو جرق اور وعده کا ترول قرمایا ـ

لاتحرک به لسانک لتعجل
به، ان علینا جمعه وقرانه، فاذا
قرأنه فاتبع قرانه ثم ان علینا
بیانه

(القيمة، ١٦ تا ١٩)

اسے پڑھیں تو اس پڑھنے کی اتباع کریں، پھر ہارہے ہی ذمہ ہے اس کو کھول کرییان کر دیٹا۔ ان آیات کا شانِ نزول سیدنا این عباس ڈاٹٹ سے یوں منقول ہے جب وكان اذا نزل عليه الوحى جيے بى آپ اللہ اردى آتى، جريل یحرک لسانه وشفتیه قبل این کےفارغ ہونے سے پہلے آپ فراغ جبريل مخافة ان لايحفظ الصحفوظ كرنے كے ليے زبان اور ہونوں کو حرکت ویتے، اس ڈر سے فانزل تعالى (مفاتیج الغیب ب، ۲۹، ۲۹، ۷۲۸) کیبیں حفظ میں کمی نہ ہوتو اللہ تعالیٰ نے بیآیات نازل فرمائیں۔ ان آیات میں اللہ تعالی نے اسینے رسول مالی کے جو وعدے فرمائے، ان میں سے ایک بیے کہ ہم آپ کو قرآن کی تمام تفصیل سے بھی آگاہ کریں ے، اگر ہم یہ مانیں کہ آپ مانیل کو قرآن کی کھھ آیات سے آگا ہی نہیں عطا کی گئی تو بیہ وعدہ اللی کی خلاف ورزی ہے، حالانکہ اللہ تعالیٰ کا وعدہ کے خلاف قاضى ثناء الله ياني تي (التوني، ١٢٥٥ه) لكصة بين "اكر مان ليا جائ رسول الله من الله من المين من المناسب المناسبين ركهة تو تمام قرآن بیان و مدایت خبیس ولم يكن القرآن باسره بيانا و رے گا اور اس وعدة اللي "شم ان هدى و يلزم ايضاً الخلف في علينا بيانه" كى بهى خلاف ورزى الوعد بقوله تعالى ثم ان علينا

بیانه فانه یقتضی ان بیان لازم آئے گی، حالانکداس کا تقاضا القرآن محكمه و متشابهه من يہ ہے كہ الله تعالى كى طرف سے الله تعالى للنبيءُ الله واجب قرآن کے محکمات اور متشابہات کا حضور من الله ير واضح كرنا ضروري اور خرورى (المظهرى ١،١١) لازم -وما يعلم تاويله الا الله كي تفير من اس مسلم ير تفيياً كفتاكوكرت ہوئے لکھا، اس آیت مبارکہ میں اس پر دلالت نہیں ہے کہ حضور مَالْظِیمُ مَنشابہات کے معانی سے آگاہیں۔ كيف و قال الله تعالى ثم علينا اور بدكيسے مو؟ حالاتك، الله تعالى كا ارشادگرای ہے "شم ان علینا بیانه" بیانه فانه یقتضی ان بیان القرآن محكمه و متشابهة من جس کا تقاضا ہے کہ اللہ تعالی کی الله للنبي ألبي واجب ضروري طرف سے قرآن کے محکم و متثابہ کا لايجوز ان يكون شيئي منها بیان حضور مافیلم کے لیے لازم ہے اور سے جائز نہیں کوئی شے قرآن کی غير مبين له عليه السلام آب ظلمار واضح نه جو، ورنه والايخلو الخطاب عن الفائدة ويلزم الخلف في الوعد خطاب فائدہ سے خالی اور وعدہ کی (المظهري، ٢: ١١) خلاف ورزى لازم آئے گى۔ يبى الفاظ "ثم ان علينا بيانه" كي تفير من لكم بن: ڈاکٹر محد حسین ذہی "فہم النبی والصحابة للقرآن" و تحت اس مبارک آیت سے استدلال کرتے ہوئے لکھتے ہیں: و کان طبیعیاً ان یفھم النبی النبی

قرآن كو تفصيلا للجهجة بن كيونكه الله القرآن جملة وتفصيلاً بعد ان تعالیٰ نے ان آیات میں قرآن کے تكفل الله تعالى له بالحفظ حفظ اور بیان و تشریح کی ضانت عطا والبيان "ان علينا جمعه وقرانه فرما رکھی ہے" بلاشبہ ہم یر ہے اس کا فاذا قراناه فاتبع قرانه ثم ان جمع كرنا اور يرهانا، توجب بم اسے علينا بيانه پڑھیں تو اس پڑھنے کی اتباع کرو (التفسير والمفسرون ١: ٣٧) چرہم پر ہے اس کا بیان کرنا۔ یہاں تک بید حقیقت آشکار ہو چکی کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید کی تعلیم خود رسول الله من في كودى اوراس كى تمام تفصيلات سے آب من في كوآ كاه فرماياء اب اگرید کہا جائے کہ بچھ الفاظ کے معانی سے حضور من فیا آ گاہ نہیں تو وعدہ اللی کی خلاف ورزی لازم آئے گی۔ جو سراسر باطل ومحال ہے۔ ان تمام چیزوں کو سامنے رکھنے اور پھرآ کے برھیئے۔

.NAFSEISLAM.CO



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

# آيات کی تقسیم

الله سبحانہ و تعالیٰ کا ارشاد مقدس ہے۔

وہی ہے جس نے تم پر کتاب اتاری
اس کی پچھ آیتیں صاف معنی رکھتی
ہیں، وہ کتاب کی اصل ہیں، اور
دوسری وہ ہیں جن کے معنی میں
اشتباہ ہے۔ وہ جن کے دلوں میں
پہلو ڈھونڈ نے کو اور اس کا ٹھیک
پہلو ڈھونڈ نے کو اور اس کا ٹھیک
پہلو اللہ ہی کو معلوم ہے اور پختہ علم
والے کہتے ہیں ہم اس پر ایمان
والے کہتے ہیں ہم اس پر ایمان
لائے۔سب ہمارے رب کے پاس

هوالذى انزل عليك الكتب منه آيات محكمات هن ام الكتاب و اخر متشبهات فاما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ماتشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تاويله الا الله وما يعلم تاويله الا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يذكر الا اولوالالباب

(سورة آل عمران، ۷)

WW.LU\_SEISLAM.COM

یہاں آیات قرآنی کی تقسیم کرتے ہوئے انہیں دواقسام قرار دیا ہے۔

1- محکمات 2- متشابہات۔ محکمات کاعلم الل علم کو حاصل ہوسکتا ہے، کیا متشابہات کاعلم بھی انہیں حاصل ہوسکتا ہے؟

اہلِ علم کا اختلاف اس بارے میں اہل علم کے درمیان اختلاف ہے۔

اس بارے میں اہل علم کے درمیان اختلاف ہے۔

امت کی اکثریت خصوصاً علماء احناف کا مسلک بیر ہے کہ متشابھات کا علم امت کے اہلِ علم کو دنیا میں حاصل نہیں ہوسکتا، البتہ! آخرت میں ان يرآ گائى ہوجائے گى۔ میچھ اہل علم مثلاً شوافع کی رائے بیہ ہے کہ ان کاعلم تمام اہل علم کو اگر چہ حاصل نہیں ہوتا مگر علم میں رسوخ رکھنے والوں کو حاصل ہو جائے گا۔ اختلاف کی بنیاد ان کے درمیان اختلاف کی بنیاد سے کہ آیت مذکورہ میں وقف کہاں اول موقف والول كى رائے يه بك "و ما يعلم تاويله الا الله" ير یعنی اسم جلالت پر وقف ہے اور اس کے بعد واؤ عاطفہ نبیں، بلکہ استینا فیدہے اور آ کے الگ جملہ ہے مفہوم ہو گا، ان کی تاویل اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا اور جوعلم میں پختہ ہیں وہ کہیں گے ہم ان پر ایمان رکھتے ہیں اور تمام مارے رب کی طرف سے ہیں۔خلاصہ بیر کہ وہ ان کے معانی سے آگاہ نہ ہوں گے۔ جبكه دوسروں كا موقف يہ ہے كه وقف اسم جلالت يرنہيں بلكه واؤ عاطفه ہے اور ''ر انسخون''کا عطف اسم جلالت پر ہے۔مفہوم بیہوگا ان کی تاویل اللہ تعالی اور علم میں پختہ لوگ ہی جانتے ہیں۔ ا- امام فخرالدين رازى "وما يعلم تاويله الالله" كتحت لكم ين ين الحديث الله بين المحت بين المحتلف الناس في هذا الموضع الله مقام ير لوگول بين اختلاف فمنهم من قال تم الكلام ههنا همنا بي يجه نه كها يهال كلام ممل ب اور واو (والراسخون فی العلم)
میں ابتدائی ہے، اس صورت میں
معنی ہوگا متنابہ کو اللہ ہی جانتا ہے۔
بیرابن عباس، سیدہ عائشہ مالک بن
انس، کسائی، فراء، اور معتزلہ میں
سے ابوعلی جبائی کا قول ہے اور جارا
ہی میں مختار ہے۔ دوسرا قول بے
العلم) پر تمام ہوتا ہے۔ اس قول
کے مطابق متنابہ کاعلم اللہ تعالی کے
علاوہ علم میں رسوخ رکھنے والوں کو
علاوہ علم میں رسوخ رکھنے والوں کو

جى ہوگا۔

ثم الواوفى قوله (والراسخون فى العلم) واؤ الابتداء وعلى هذا القول لايعلم المتشابه الا الله وهذا قول ابن عباس وعائشة ومالك بن انس والكسائى والفراء، ومن المعتزلة قول ابى على الجبائى وهو المختار عندنا والقول الثانى ان الكلام انما يتم عند قوله (والراسخون فى العلم) وعلى هذا القول يكون العلم بالمتشابه حاصلاً عندالله تعالى و عندالراسخين فى العلم بالمتشابه حاصلاً عندالله تعالى و عندالراسخين فى العلم

(مفاتیح الغیب: پس، ۱۳۵) ر قاضی ثناء الله یانی پی لکھتے ہیں یہاں اہلِ علم میں اختلاف ہے، کچھ

لوگوں کی رائے ہیے:

اگر واؤ عاطفہ ہوتو معنی ہوگا، منشابہ کا مفہوم اللہ تعالی جانتا ہے اور رسوخ نی العلم والے بھی اسے جانے ہیں ..... یہ تول حضرت مجاہد اور رہیج کا ہے اور حضرت ابن عباس ڈاٹھا

الواوللعطف والمعنى ان تاويل المتشابه يعلمه الله ويعلمه الراسخون في العلم وهذا قول مجاهد والربيع وروى عن ابن عباس انه كان يقول في

إ هذه الاية انا من الراسخين في سے اس آیت کے تحت منقول ہے "میں رسوخ علمی رکھنے والوں میں العلم وعن مجاهد اناممن يعلم تاويله و ذهب الاكثرون الى ان ہوں۔" حضرت مجاہد سے ہے میں الواوللاستيناف وتم الكلام عند تاويل متشابه كاعلم ركفتے والوں ميں قوله وما يعلم تاويله الاالله سے ہول۔ اکثریت کی رائے ہی ہے کہ واؤ استینافیہ ہے اور جملہ (المظهرى: ١٢،٣) "وما يعلم تاويله الاالله" يرممل موطاتا ہے۔ امام عبدالله بن احد تسفى (١٠٥ه) رقمطراز بيل-الوقف عندالجمهور على قوله جمہور کے نزدیک "الا الله" پر الاالله وفسروا المتشابه بما وقف ہے اور ان کے ہاں متثابہ کا استأثر الله بعلمه ... ومنهم من معنی ہے جس کاعلم اللہ تعالی کو ہی لايقف عليه ويقول بان الراسخين ہیں اس یروقف نہیں مانتے اور کہتے ہیں کہ رسوخ علمی في العلم يعلمون المتشابه (مدارك المتزيل، يسام ١٥٠) والي بهي متثابه كاعلم ركھتے ہيں۔ حافظ این کثیر (۳۷۷ه) نے ای اختلاف کو اینے ان الفاظ میں یہاں وقف میں اہل علم کا اختلاف ہے۔ فقیل علی الجلالة کما تقدم بعض نے کہا وقف اسم جلالت پر عن ابن عباس دضی الله تعالیٰ ہے جبیا کہ حضرت ابن عباس رضی

الله عنهما سے گذرا ..... بعض کے نزويك "والراسنحون في العلم" یر وقف ہے کثیر مفسرین اور اہل اصول نے یہ کہتے ہوئے اتباع کی ہے کہ غیر مفہوم خطاب بعید ہے امام ابن الي جي نے مجابد کے حوالہ سے حضرت ابن عماس سے نقل کیا' میں ان رسوخ والوں میں شامل ہوں جو متاب کی تاویل سے آگاہ

عنهما..... ومنهم من يقف على قوله والراسخون في العلم و تبعهم كثير من المفسرين واهل الاصول وقالوا الخطاب لمالا یفهم بعید و قدروی ابن ابی نجیح عن مجاهد عن ابن عباس انه قال انا من الراسخين الذين يعلمون تاويله (تفسير القرآن ١ '٢٣٢)

ان تمام حوالہ جات ہے ہے آ شکار ہور ہا ہے کہ امت کے بہت سارے اہل علم کہتے ہیں کہ متشابہات کاعلم علماء کو بھی حاصل ہوسکتا ہے۔ اوپر حافظ ابن کثیر نے انہیں مفسرین اور اہل اصول کی کثیر جماعت قرار دیا بلکہ بعض اہل علم نے اس موقف کو جمہور کا اور بعض نے اس کو سیحے وصواب کہا ہے۔ امام بدرالدین زرکشی (۱۹۴۷هه) رقیطراز بین \_

والوقف على قوله والراسخون وقف "والراسخون" ير بخ

بعض نے ان سے جومخالف نقل کیا

يخالف ذالك فغلط

(البرهان، ۲٬۲۲۱) ع، وه غلط ہے۔

امام ابوعبداللہ محر قرطبی نے بعض اہل علم کی رائے یوں نقل کی ہے:

وقف (والراسخون في العلم) پر ہوگا' ہمارے شیخ ابوالعباس احمد بن عمرو نے فرمایا مسجع یمی ہے کیونکہ

الوقف على هذا يكون عند قوله والراسخون في العلم قال شيخنا ابو العباس احمد بن عمر

ان كو رأيخ قرار ديين كا معني يمي

وهو الصحيح فان تسميتهم

ہے کہ وہ دوسرول سے زیادہ علم

راسخين يقتضى انهم يعلمون

ر کھتے ہیں۔

اكثر

(الجامع لاحكام القرآن ١٠٣)

تو بعض اہل علم کی تحقیق کے مطابق جمہور بلکہ امت کا صحیح موقف یہی ہے کہ متشابہات کا علم اللہ تعالیٰ کے علاوہ دیگر اہل علم کو بھی حاصل ہے۔ جب صورت حال میہ ہوتو کیا چرکوئی آ دمی رسول الله منافظ ہے ان کے علم کا انکار

Se CL5

یہاں انہوں نے اپنے موقف پر دیگر دلائل دیئے ہیں مثلاً حضرت ابن عباس رضی اللہ عظما کا فرمان ہے ، میں ان را تخین میں شامل ہوں جو منشابہات کی تاویل سے آگاہ ہیں وہاں انہوں نے ایک اہم دلیل میر بھی بیان کی ہے کہ کوئی آدی میر سوچ بھی نہیں سکتا کہ رسول اللہ خاتین اسے آگاہ نہیں کی جن اگر اسم جلالت پر وقف مان لیا جائے تو پھر لازم آئے گا' انہیں رسول اللہ مظافیا بھی خہیں خہیں جانے اور ایبا کوئی تصور بھی نہیں کرسکتا۔ لہذا وہاں وقف نہ کیا جائے۔ تو جب ان کلمات کے باوجود رسول اللہ مظافیا جانے ہیں تو پھر دیگر رہائیین مثلاً صحابہ کا جاننا بھی جائز ہوگا۔

امام بدرالدین زرکشی (۱۹۴۷ھ) نے اسی دلیل کو ان الفاظ میں تحریر کیا

کسی کا یہ کہنا جائز نہیں کہ رسول الله طالح متشابه كاعلم نهيس ركهت جب "وما يعلم تاويله الا الله" ير وقف كے باوجود رسول الله علاق انہیں جانے ہیں تو پھر امت کے ربانیون اور صحابه اورمفسرین کا انہیں جاننا بھی جائز ہوگا۔ کیا حضرت ابن نہیں کہ میں راسخین میں شامل مول- اور ہم كسى مقسر كونبيس جانے کہ اس نے تفییر کرنے میں یہ کہہ کر توقف کیا ہو کہ سے منشابہ ہے اور بلكه عباس رضي الله عنهما كا فرمان

لايسوغ لاحد ان يقول ان رسول الله لم يعلم المتشابه فاذا جاز ان يعرفه الرسول مع قوله (وما يعلم تاويله الا الله) جاز ان يعرفه الربانيون من صحابته والمفسرون من امته الا ترای ان ابن عباس کان يقول انا من الراسخين في العلم .....و نحن لم نر المفسرين الى هذه الغاية توقفوا عن شيئي بن القرآن فقالوا هو متشابه لا

ساہنے انہوں نے تمام کی تفسیر کی حتی المقطعة (البرهان- ۲' ۸۴) كرروف مقطعات كى بھى \_ امام علاء الدين عبدالعزيز بخاري (٢٠٠هه) انبي فيخ قتى يے نقل کرتے ہیں اگر ہم کہیں کہ قرآن کا پچھ حصہ بندوں کی سمجھ سے باہر ہے تو پھر پیر اعتراض الشفے گا كداس خطاب كا كيا فائدہ جو سمجھ ہى نہ آئے۔ وہل یجوز ان یقال ان رسول 🚽 تو کیا ہے کہنا جائز ہے کہ رسول واذا جازان يعرفه مع قوله . جب "وما يعلم تاويله الا الله" یر وقف کی صورت میں رسول "ومايعلم تاويله الا الله" جاز ان يعرفه الربانيون من الصحابة الله مَالِينًا كَا أَنْهِينَ جَانِنَا جَارَز بِ تَوْ ربانيين صحابه رضى الله تعالى عنهم كا رضوان الله عليهم اجمعين (كشف الاسرار، ١٥٠١) جانتا بھی جائز ہوگا۔ علماء احناف كالموقف امت کی اکثریت خصوصاً علماء احناف کا موقف میہ ہے کہ وقف اسم جلالت ير ہے۔ امام فخرالدین رازی (۲۰۲ه) نے شافعی ہونے کے یا وجود اس کے یارے پس کہا۔ و هو المختار عندنا (مفاتیح الغیب: پ۳۰ ۱۳۵) ہمارے نزویک کبی مختار ہے۔

٢- امام الوعبدالله محمد قرطبي اس اختلاف كے بارے ميں كہتے ہيں:

اکثریت کی رائے کی ہے کہ
"والمراسخون فی العلم" کاتعلق
اقبل سے نہیں جملہ "الا الله" پر
عمل ہو جاتا ہے۔ بید حضرت ابن
عمر ابن عباس عائشہ عروہ بن زبیر

فالذى عليه الاكثر انه مقطوع مما قبله وان الكلام تم عندقوله الا الله هذا قول ابن عمر و ابن عباس و عائشة و عروة بن الزبير و عمر بن عبدالعزيز وغيرهم

(الجامع لاحكام القرآن:١٩٠١) موقف ہے۔

۳- قاضی ثناء الله پانی پتی (۱۲۲۵ه) رقمطراز ہیں۔

اکثریت ای طرف گئی ہے کہ واؤ استینانیہ ہے اور جملہ "و مایعلم تاویله الا الله" یر کمل ہے۔

ذهب الاكثرون الى ان الواو للاستيناف وتم الكلام عند قوله "وما يعلم تاويله الا الله"

(المظهرى: ١٢١٣)

WWW.NAFSEISLAM.CO WITH

یکھیے آپ پڑھ بھے اگر سابقہ موقف لیا جائے تو پھر رسول اللہ علی اگر سابقہ موقف لیا جائے تو پھر رسول اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ سوتا کیونکہ جب امت کے راتخین علی انہیں جانے ہیں۔ وہم احتاف کے اس جانے ہیں۔ وہم احتاف کے اس موقف کو اختیار کرنے سے پیدا ہوتا ہے کہ الفاظ ہیں "و ما یعلم تاویلہ الا اللہ" (ان کی تاویل اللہ کے سواکوئی نہیں جانہ)

پھرمتشابہ کی تعریف ان کے ہاں یوں ہے

جس لفظ کی معرفت مراد کی امید ختم اور اس کے واضح ہونے کی تبھی امید ندکی جاسکے۔ هو اسم لما انقطع رجاء معرفة المراد منه ولا يرجىٰ بدوه اصلاً

(المنارمع نور الانوار، ٩٣)

بعض نے ان الفاظ میں تعریف کی ہے۔

جس کے ادراک کا کوئی راستہ نہ ہو حتیٰ کہ اس کی طلب ختم ہو جائے۔ هو ما لا طريق لدركه اصلاً حتى سقط طلبه

(-emlas - 1)

https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

## اصحاب اصول فقه كي تصريحات

ان میں ہے بعض نے متشابہ کی بحث میں اور بعض نے باب افعال النبی سُلُطِیْم کی بحث میں اس مسلم پر تفصیلاً کھا ہے۔

ا۔ شیخ احمد جیون تعریف متشابہ کی شرح میں لکھتے ہیں کہ اس کاعلم نہیں ہو سکتا۔

یہ بات حق امت میں ہے۔ حضور اللہ کا کوان کاعلم ہے ورندخطاب کا فائدہ باطل اور ہے معنی لازم آئے گا۔ جیسے حبثی کسی عربی سے گفتگو

هذا في حق الامة و اما في حق النبي عليه السلام فكان معلوما والاتبطل فائدة التخاطب ويصير التخاطب بالمهمل كالتكلم بالزنجي مع العربي

(نور الانوار، ٩٣)

۔ علامہ محمد علاء الدین حسکفی شرح منار میں فرماتے ہیں۔ یہ جو کہا کہ اس سے مراد کی معرفت کی امید ہی نہیں۔

فى حقنا دون الرسول عَلَيْكُ الله الله على الله

اسی منار کے شارح امام عزالدین عبداللطیف این الملک (التوفی ۱۸۰۱ه) نے اسی مقام پرامام فخرالاسلام کے حوالے سے لکھا متشابہ کے بارے میں جو کہا گیا کہ اس کاعلم دنیا میں نہیں ہوسکتا بلکہ آخرت میں ہوگا اور انزال متشابہ کا مقصد ابتلاء ہے۔

هذا في حقنا لان المتشبهات اور یہ ہاری بات ہے کیونکہ كانت معلومة للنبي عليه السلام حضور مَثْلِيمًا مَنشَابِهَات كاعلم ركھتے (شوح المناد، ۳۷۷) امام ممس الدین محد حمزہ الغفاری (۸۳۴ھ) نے متثابہ کی تعریف ہی ان الفاظ میں کر دی ہے مالا طريق لدركه للامة اما جس کا ادراک امت کو حاصل نہیں النبى عليه السلام فربما تعلمه بوسكتا بان! حضور سَالِينَا الله تعالى باعلام الله تعالى ك يتاني سے جانتے ہيں۔ (فصول البدائع ١٠٢٨) امام محمد امين بن عابدين شاي في اس يرامام فخرالاسلام اور امام ممس الائته كا عزاله بهي نقل كيا-(نسمات الاسحار، ٩٦) علامہ خمر فیض الحن نے حاشیہ حسامی میں ملاجیون کے الفاظ نقل کر دیئے (العلق الحامي، ١٠) انہوں نے بھی باب افعال النبی میں لکھا۔ ورسول الله عَلَيْكُ اكمل الناس رسول الله عَلَيْمُ سب ع كامل عن في ذالك حتى كان يعلم حتی که ان متثابهات کاعلم بھی رکھتے المتشابه الذي لا يعلمه احد من بين جنهين امتى نبين جان سكتر الامة (التعليق الحامي، ١٩) انہوں نے بھی حاشیہ اصول شاشی میں متشابہ کی تعریف کرتے ہوئے لکھا جس کی معرفت دنیا میں نہ ہوسکے۔

یے بات امت کے اعتبار سے ب بالنسبة الى الامة واما بالنسبة الى النبي ال رہا حضور مُنافظ کا معاملہ تو آپ وقت نزول سے انہیں جانتے ہیں نزول القرآن بلاتفرقة بينه و آپ کے ان متشابہات اور دیگر بين سائر القرآن كيلا يلزم قرآن میں کوئی تفریق نہیں ورنہ السفه لان التخاطب لايفهم لغویت لازم آئے گی کیونکہ غیر المخاطب سفه (عمدة الحواشى، ١٦٧) مفهوم خطاب لغو موتا -آ کے متشابہ کی تقسیم و حکم بیان کرتے ہوئے لکھا' قیام قیامت کے بعد ہم بھی اس ہے آگاہ ہوجائیں گے۔ یہ امت کے حق میں ہے کین هذا في حق الامة واما في حق حضور فالثيل متشابهات كاعلم ركهت النبي أنظ فكان معلوما والاتبطل میں ورنہ خطاب بلا قائدہ ہو جائے فائدة التخاطب (ایضاً، ۲۳) مولانا بركت الله نے بھى حاشيہ اصول شاشى ميں يہى الفاظ تقل كر ديم بيل المحال المحال المحال المحال المحال المحواشي ٢٥٠) مفسر قرآن شيخ ابومحمد عبدالحق حقاني "حكمه التوقف فيه ابدا" (منشابہ میں ہمیشہ خاموثی اختیار کی جائے گی) کے تحت لکھتے ہیں۔ فی حقنا لان النبی مُلَاثِیْنَ کان یہ ہمارے حوالہ سے بات ہے ورنہ الله تعالی کے نبی طافی متشابیات کا (النامي\_١١:٩١) علم ركھتے ہيں۔

امام فخرالاسلام ابوانحس علی بزدوی (۴۸۲ھ) اجتہاد نبوی بر گفتگو کرتے ہوئے رقمطراز ہیں۔ لان الرسول مُلْبُ اسبق الناس كيونكه رسول الله سلطط علم مين تمام انسانوں سے کہیں آ کے ہیں حی کہ في العلم حتى وضح له ماخفي على غيره من المتشابه فمحال آپ نظی پر متشابهات بھی آشکار ان يخفي عليه معانى النصوص بين جو دوسرون ير مخفى بين للبذا نصوص کے معانی کا آپ الفظ بر (اصول بزدوی مع الکشف مخفی ہونا محال ہے۔ ٣: ١ ٩٩ عاية التحقيق إشوح الحسامي، ٢٠٣) ال کی شرح میں شخ حسام الدین حسین سغناتی (۱۲۷۵) نے کہا' امام ك الفاظ: "حتى وضح له ماخفي" "دليل على ان النبي عَلَيْكُ كان اس بات یر ولیل میں کہ نبی كريم نظف متشابر كے بارے ميں يعلم المتشابه" (الكافى شرح اليز دوى،٣٠٠٥) جانتے ہيں۔ انہوں نے ہی دوسرے مقام پر متناب کی تعریف نقل کر کے کہا۔ بيرامت كے حوالے سے ب ورند هذا في حق الامة واما في حق النبی مُلْنِظِیْ فانه یعلم المتشابه رسول الله مَلَیْظِ الله تعالی کی عطا باعلام الله تعالی (الکافی، ۱:۳۹۱) سے متشابهات کاعلم رکھتے ہیں۔ باعلام الله تعالی (الکافی، ۱:۳۹۱) سے متشابهات کاعلم رکھتے ہیں۔ ساا۔ ای کے دوسرے شارح امام عبدالعزیز بخاری (۲۳۰ھ) شخ بردوی کے الفاظ کی شرح میں رقمطراز ہیں:

عقلی دلیل میہ ہے کہ اجتہاد معانی اما المعقول فهو ان الاجتهاد نصوص کے علم کی بنا پر ہوتا ہے۔ مبنى على العلم بمعانى النصوص رسول الله ظافی علم میں تمام سے و رسول الله تَنْ الله الله الله الناس في كہيں آ کے بین ليني سب سے العلم اى اكملهم فيه حتى كان کامل ہیں' حتیٰ کہ ان متشابہات يعلم المتشابه الذي لايعلمه احد ہے بھی آگاہ ہیں جنہیں امت میں من الامة بعده ( کشف الاسرار ۱۳۹۱) سے کوئی نہیں جانتا۔ ا مام صدرالشریعة عبیدالله بن مسعود (۱۳۷ه و) اجتها د نبوی مُلاَقْظِم بر گفتگو كرتے ہوئے رفطراز ہیں۔ آپ سائیل علم میں تمام سے کہیں لانه اسبق الناس في العلم انه يعلم آ ك ين اور آب من الله متشابه اور المتشابه والمجمل فمحال ان مجمل سب کو جانتے ہیں تو معانی يخفى عليه معانى النصوص نصوص كا آب منافظ ير يوشيده ربنا (التوضيح، ٢: ٢ ٩ ٣) امام ابوبكر محد بن احمد سرحى (٩٠٠ه م) بھى حضور منافظ كے اجتهاد مبارک پر رقمطراز ہیں۔ اجتہاد معانی نصوص کے علم پر بنی ہوتا ہے۔ ولاشك ان درجته فى ذالك للطب آبِ تَالِيْكُمْ كَا اسْ مِمْنَ وَرَدِ اعلیٰ من درجة غیرہ وقد کان تمام سے کہیں بلند ہے آپ متشابہات کاعلم رکھتے ہیں جن کے

احد من الامة بعده على معناه معنی ہے کوئی امتی آ گاہ نہیں۔

(اصول السرخسي، ٢: ٩٣)

کار شیخ ملاخسرو (التوفی ۸۸۰ه) ای مسئله پر لکھتے ہیں متثابه کا معلوم نه

ہونا امت کا معاملہ ہے۔

اور نبی اکرم نظام اللہ تعالیٰ کے بتانے سے ان کاعلم رکھتے ہیں۔ واما النبي عليه السلام فربما يعلمه باعلام الله تعالى

(موأة الاصول في شرح موقاة الوصول، ١:١١١١)

١٨- مولانا عبدالعلى محد (التوفي ١٢٢٥ه) امام ابن الهمام كي عبارت ،فيه مالا یفهم (قرآن میں کھالی چیزیں ہیں جو ماری مجھ سے بالا بين ) ير لكھتے ہيں امام فخر الاسلام اور شمس الائمہنے

اس بات کو رسول الله مالی کے علاوہ سے مخصوص رکھا ہے اور میمی مناسب و درست ہے اور پیر کیے نہ

خصصا المسئالة بما عدا

رسول الله عليه وهو الاليق

والاصوب كيف لا والخطاب بما لايفهمه المخاطب لايليق

ہو کہ غیر مفہوم خطاب، باری تعالی کے شامان شان تبیں۔

بجنابه تعالى

(فواتح الرحموت، ٢٢:٢) آگے چل کر اس اعتراض کا جواب دیتے ہوئے رقمطراز ہیں' اگر کچھ قرآنی آیات کاعلم ندہو سکے تو پھر خطاب لا لیعنی ہوجائے گا جومتصور بھی نہیں ہوسکتا۔

ممکن ہے وہاں مخاطب صرف رسول الله ظل مول اور آب اس سے آگاه بول جارا نزاع و اختلاف آب من المنظم كے علاوہ ميں ہے۔

لعل المخاطب به رسول الله للطبية و هو فاهم والنزاع انما هو فيمن سواه عليه وعلى آله واصحابه الصلوة والسلام

(فواتح الرحموت ،۲:۲۳)

امام این امیر الحاج (٨٤٩) نے بھی ان دونوں آئمہ سے یمی نقل (القرير والخبير ١١٢:١١)

اعتراضات كاجواب

امام عبدالعزیز بخاری (۳۰۵ھ) نے متعدد اعتراضات نقل کرکے جواب بھی دیا ہے۔ ہم یہاں وہ تمام تقل کر دیتے ہیں۔

سوال۔ اگر کوئی کے یہ موقف ظاہر قرآن کے مخالف ہے اگر وقف

"الا الله" يربوجيها كرسلف كيت بين تو

اس كا تقاضا يه ہے كەرسول الله مَالْيَا كُو

يقتضى ان لا يعلمه الرسول

مجمى دوسرول كى طرح متشابه كاعلم نبيل-

كغيره من العباد اور اگر وقف" والراسخون في العلم "بر موتو لازم آئے گا۔

ان منشابهات كاعلم آب اللل ك

لايكون الرسول مخصوصاً بعلمه

ساتھ مخصوص نہ رہے۔ جواب۔ اگر وقف''الا اللہ'' پر ہوتو آیت مبارکہ کامفہوم بیہ ہوگا۔ و ما یعلم احد تاویلہ بدون تعلیم اللہ کی تعلیم کے یغیر اس کی تاویل

#### كوني تبين جان سكتا

اس برایک اور آیت مبارکہ کوتائید میں لائے جیما کہ ارشاد باری تعالی ہے۔

اعلان كرونهيس جانتا جو يجهرآ سانوں اور زمین میں غیب ہے مگر اللہ

قل لايعلم من في السموات والارض الغيب الاالله

(سورة النمل، ۲۵)

اس کا مفہوم بھی میں ہے۔ لايعلم بدون تعليم الله الا الله

غیب الله کی تعلیم کے بغیر اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔

تو یہاں الاجمعنی غیرے جب صورت حال سے۔

جاز ان يكون الرسول مخصوصا

بالتعليم بدون اذن بالبيان لغيره

فيبقى غير معلوم في حق غيره

جائز ہے رسول اللہ مظافیظ تعلیم سے ساتھ مخصوص ہوں اور دوسروں کے

لیے بیان کی اجازت نہ ہوتو ان

کے حق میں یہ غیرمعلوم ہیں۔

دوسرا اعتراض۔ اس پر دوسرا اعتراض اٹھایا کہ یہاں حصر ہے کہ صرف اللہ تعالیٰ

ہی جانتا ہے۔

جب تعلیم اللی سے ان متشابہات کا

كيسے درست ہوگا؟

اذا صارالرسول عَلَيْكُ عالما

السب بيتها كد لفظ الله ك ساته رسول كالمجى اضافه مو"و ما يعلم تاويله

الاالله ورسوله

جواب اس كا جواب دية بموت كبار يجوز ان يكون التعليم حاصلاً بعد نزول هذه الاية فلايكون

الرسول عالماً بالمتشابه قبل

نزولها

یہ جائز ہے اس آیت کے نزول کے بعد تعلیم حاصل ہوئی ہوتو اس سے پہلے رسول اللہ مظافیظ متشابہ کا علم نہ رکھتے ہوں۔ لہذا آیت میں حصر وقائم رہا۔

دوسرا جواب آیت غیب کی طرح ہی اس آیت میں تاویل ہوگی جس طرح و اس آیت میں تاویل ہوگی جس طرح و اس فیر کے لیے تعلیم غیب پر حصر باقی رہتا ہے۔ اس طرح یہاں بھی غیر کوتعلیم سے حصر باقی ہی رہے گا۔

آیت مبارکہ نشاندہی کررہی ہے کہ اللہ تعالی ان کاعلم رکھتا ہے اور جے دہ آگاہ فرما دے کیا آیت غیب میں علم غیب کا حصر باری تعالی کے دریعے ساتھ نہیں؟ تو اپنی تعلیم کے دریعے اس کا کسی دوسرے کو اس پر آگاہ اس کا کسی دوسرے کو اس پر آگاہ

اس کا کسی دوسرے کو اس پر آگاہ قرمانا ممنوع نہیں جیسا کہ ایک جگہ فرمان الہی ہے عالم الغیب الایہ تو یہاں بھی معاملہ اس طرت ہے۔ ان الآية دلت على حصر العلم على الله عزوجل وعلى من علمه الله بالتاويل الذى ذكر الا ترى ان تلك الآية توجب حصر علم الغيب على الله تعالى ثم لايمتنع ان يعلمه غيرالله بتعليمه كما قال تعالى على الإمتنع من رسول احدًا الامن ارتضى من رسول

( كشف الاسرار ١٠٠١ (٣٩٠٠)

یہ تمام گفتگو امام ابن امیر الحاج (التوفی،۹۷۹ه) نے بھی انہی کے حوالہ ہے نقل کی ہے۔ (القريشرح التحريرا:٢١٨) اس کی تائید درج ذیل اہل علم کی گفتگو بھی اس کی تائید کر رہی ہے۔ محكم اور متثابه كى بحث ميل وما يعلم تاويله الا الله ير گفتگوكرت ہوئے مولانا عبدالعلی محد نظام الدین انصاری لکھتے ہیں۔ اصحاب كرامات اولياء كرام سے متشابهات كے معانی منقول بیں اور أنہیں ریاضات اور مجاہدات کے دوران ایسے معانی بغیر قصدو کسب عاصل ہوتے ہیں' جو نہ سنے اور نہ دیکھے۔ فالحق ماذكرنافي تاويل الاية تو تاویل آیت میں حق کہی ہے والسلف أنما راموا بعدم اسلاف نے جو کہا متثابہات کے مفهومية المتشابهات عدم مفہوم سے آ گاہی نہیں ہوسکتی تو ان کی مراد کسب و نظر سے حاصل المفهومية بالكسب والنظر (فواتح الرحموت، ٢:٣) موتے والامقہوم ہے۔ آ گے چل کر لکھتے ہیں: واعلم ان دلائل الفریقین فریقین کے واکل علم کسی پر منطبق منطبق منطبق منطبق علی العلم بالکسب ہوتے ہیں جیسے کہ محکمات تو اس

وعدمه كما في المحكمات مين كوئي بُعدنيين اوريم مم كشفى \_

فلا، يبعد أن يكون فيه الافي ا نکارنہیں' کیونکہ بیرتو بندے کو بغیر العلم الكشفى الذي ينال من اختیار و کسب کے حاصل ہو جاتا غير اختيار من العبد فافهم (ایضاً، ۲٬۳۱۲) ای طرح مولانا محد عبدالحلیم لکھنوی نے نہایت واضح طور پر لکھا ہے "الا الله" ير اى وقف ضرورى ب اب اعتراض وارد موكا یلزم علی هذا ان لایکون اس سے لازم آتا ہے کہ رسول الرسول عليه السلام عالماً الله تَالِيْلُم مَثَابِهَات كے عالم نه بالمتشابه ہوں۔ حالانكه آپ سال ال كے عالم بيں۔اس كا جواب ان الفاظ ميں ديتے ہيں۔ ان المعنى (ومايعلم تاويله) وما يعلم تاويله كامقهوم بي كه بدون الوجي الاالله فالنبي مَلَيْكُ وَيَ كَ بِغِيرِ اللهُ تَعَالَى بَي جَانِمَا ہِ تَوَ حكان عالماً بتاويله بالوحى نی تھا وی کے ذریعے جانتے ہیں۔ ہاں! ان کے علاوہ اسے نہیں جانتے۔ لاغيره اس کے بعد مولانا بح العلوم کے حوالہ سے رقمطراز ہیں۔ ثم اعلم ان الكلام في العلم واضح بوك تُفتَّلُوعُم سي من ب، ريا ي واما العلم الكشفي الغير کوئی ممانعت نہیں۔ الاولياء الكرام فلا امتناع فيه (قمر الاقمار ، ١ : ١٨٥ ' ١٨١)

امام تاج الدين عبدالو ہاب سبكى (التوفى ، اےسے) كے الفاظ ميں متشابہ کی تعریف ہیہہے۔ جس کا علم الله تعالیٰ کے ساتھ ما استأثر الله بعلمه وقد يطلع مخصوص ہواور وہ اینے بعض اولیاء کو عليه بعض اصفيائه (جمع الجوامع مع البنائي، ١:٨٢٨) اس يرمطلع فرما د\_\_ اس پرشارح کمال الدین ابن ابی شریف نے کہا کیہاں پر اعتراض المایا گیا کہ اس عبارت میں تفناد ہے ابتدائی الفاظ بتاتے ہیں کہ اس كاعلم الله تعالى كے ساتھ مخصوص ہے اور بعد كے الفاظ اس كى نفى كر رہے ہیں۔اس کا جواب یوں واضح کرتے ہیں۔ مخصوص ہونے سے مراد سے کہ المراد بالاستئثار انه لم يجعل اس نے اس کے حصول کے لیے للعباد الى كسبه طريقاً من بندوں کے لیے معروف کسبی طریقتہ الطرق المعهودة في الكسب نہیں بنایا اور پیے چیز غیرمغناد طریقتہ وهذا لاينا في الاطلاع على سے حصول کے منافی نہیں کیونکہ سے غير الوجه المعتاد لانه ليس من ا طرق معروف سے نہیں کھر ہم نے الطرق المعهودة ثم رأيت شيخ و یکھا مٹیخ الاسلام نے بھی یہی الاسلام اجاب بنحو ذلك (ایضاً) جواب دیا ہے۔ جع الجوامع كے دوسرے شارح شخ احد بن قاسم عباد (التوفی ،٩٩٣ه ٥) نے بھی بعینہ یمی گفتگونقل کر دی ہے۔ (الآیات البینات ،۱۹:۲) محقی المناری نیخ کی الرباوی نے ایک سوال کے جواب میں تحریر کیا۔

اس کامعنی بہے کہاہے بذاتہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں جانتا' پینہیں كه كوئى اسے جان ہى نہيں سكتا كيونكه الله كے الہام كے وريع اسے جانا جاسکتا ہے۔

معناه انه لايعلمه احد الاالله بنفسه لا انه لا يعلمه احد اصلا لجواز ان يعلمه بالهام الحق (حاشيه المنار، ٣١٨)

امام شہاب الدین احمد خفاجی (۲۹۹ه) مذہب شافعی کو تفویت دیتے ہوئے متشاہر کے بارے میں رقمطراز ہیں۔

والذی اختص الله تعالیٰ به من اللہ تعالیٰ کے ساتھ جو علم غیب مخصوص ہے وہ علم تفصیلی و زمانی ہے' اس میں بالکل کسی کا واسطہ نہیں تو بعض انبياء اور اولياء كو ان كاعلم ہو جانا اس کے منافی نہیں کیونکہ اس ميں واسطہ اور الہام البی کا ذریعہ

علم الغيب هو علمه تفصيلاً وزماناً من غير واسطة اصلاً فلا ينافيه علم بعض الاولياء والانبياء عليهم الصلوة والسلام له بواسطة ذالك او الهام من الله

(عناية القاضي على تفسير موجود ہے۔ البيضاوي، ١:٢٨٢)

كيا اس ميں اختلاف تہيں؟

سوال۔ آپ دھڑا دھڑ حوالہ جات دیئے جا رہے ہیں کیا اس میں اہل علم کا اختلاف نہیں؟ اگر ہے تو اے بھی نقل کر دیں۔ علم کا اختلاف نہیں؟ اگر ہے تو اے بھی نقل کر دیں۔ اس سلسلہ میں گذارش میہ ہے کہ بندہ نے جن کتب کا حوالہ دیا ہے ان

میں کسی جگذات سے اختلاف بیان نہیں ہوا سب نے اسے احتاف کا متفقہ فیصلہ قرار دیا ہے۔ اگر ان میں کسی کے مطالعہ میں آئے تو فقیر کو ضرور مطلع کیا

بال! اليك جُكدامام ابن امير الحاج نے شرح التحرير ميں كشف الاسرار کے حوالہ سے امام فخر الاسلام اور شمس الائمہ پر اعتراض اور اس کا جواب تحریر کیا

محقق کی بحث سے بیہ معاملہ خالی ولايعرى عن بحث لمن تحقق (التقرير والتحبير: ١٥٤١)

ان کے علاوہ مذکورہ کتب میں اشارہ مجھی اختلاف کا ذکر نہیں کیا' نہایت ہی واضح انداز میں لکھا کہ متشابہات کاعلم اللہ تعالی نے سرور عالم مالی اللہ تعالی نے سرور عالم مالی اللہ عطا فرمایا ہے اور اس پر دارد شدہ اعتراضات کا جواب بھی دیا جیسا کہ چھے تفصیلاً گذرا

مرحق کہی ہے

مجھ کتب میں اختلاف کا تذکرہ ہے مگر انہوں نے بھی تصریح کر دی

ہے کہ سرور عالم باللہ کا آبیں جانا ہی حق ہے۔

علامه محد بن ولي ازميري (الهتوني ١٠١١ه) ملا خسروكي عبارت "واها النبى عليه السلام فربما يعلمه" كي تحت لكمة إلى -

اختلفوا في ان النبي عليه الله بارك بين اختلاف م كه المنشابهات المنشابهات المنشابهات المنشابهات المنشابهات المنشابهات المنشابهات كاعلم ركهتے

میں یا نہیں؟ بعض نے کہا نہیں اولا قيل لا وقيل علم ولكن بعض نے کہا' رکھتے ہیں؟ لیکن اللہ الله تعالى امره بكتمه و عدم تعالیٰ نے آب سی اللی کو اے مخفی اظهاره قيل وهو الحق ر کھنے اور عدم اظہار کا حکم دے رکھا (حاشیه از میری علی مرأة ہے اور ای کوئق قرار دیا گیا ہے۔ الاصول، ۲٬۱۱۱) ممکن ہے مذکورہ حاشیہ نایاب ہونے کی دجہ سے کسی کی نظر میں نہ ہو۔ ہم وفاق المدارس کے نصاب میں شامل کتاب کا ذکر کر دیتے ہیں۔ يشخ محمد عبدالرحمان أكحلا وي حنفي بحث المتشابه مين لكصتر بين كيا حضور منافظ متشابہات کاعلم رکھتے ہیں اس بارے میں اہل علم کا اختلاف ہے۔ یعض نے کہا نہیں اور بعض کے قيل لا وقيل علم ولكن الله تعالىٰ نزديك ركھتے ہيں ليكن الله تعالى امره بكتمه وعدم اظهاره وهو نے آب ساتھ کو اسے مخفی اور اس الحق رتسهيل الوصول 1 ٩ کے عدم اظہار کا حکم دے رکھا ہے مطبوعه ادارة الصديق ملتان المقرر تدريسه في وفاق المدارس واورح قول يهي يهي بي الاسلاميه سلسله نمبر ٢) اگر نصابی کتاب کا حوالہ بھی ہمارے سامنے نہیں آتا تو پھر ایسے مطالعہ والے آ دی کو کم از کم عقائد پرنہیں لکھنا چاہیے کیونکہ جو بھی اس تحریہ سے گمراہ ہوگا اس کا بوجھ اور گناہ کس پر ہوگا؟

### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



#### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

# اصحاب اصول تفسير

یہاں تک ہم نے اصحاب اصول فقدخصوصاً احناف اصولیین کی رائے عمداً پیش کی کیونکہ ان کے ہاں آیت مذکورہ میں وقف "الاالله" پر ہے۔ اس ے کسی کو مفالطہ ہوسکتا تھا کہ ممکن ہے بیالوگ حضور منافظ کے لیے متشابہات کا علم نہ مانتے ہوں لیکن انہوں نے اس وہم کے ازالہ کے لیے ہر مقام پر تضریح كردى كدامت منشابهات ے اگر جدآ كاه بيس مكر حبيب خدامًا في ان ے آگاه ہیں۔ ویگر اصولین کے حوالہ جات ہم نے اس لیے ذکر نہیں کیے کیونکہ وہ تو ویگر اہل علم کے لیے بھی متشابہات کاعلم مانتے ہیں اب ہم اصحاب اصول تفسیر کے مجھ حوالہ جات ذکر کر رہے ہیں جن سے ہمارا موقف خوب تکھر کر سامنے آجائے

امام ابومحمر عبدالله بن مسلم بن قنبيه دينوري (التوفي ، ٢٧٦هـ) اس مسئله يرنهايت بي واضح انداز مين رقيطراز بين "بهم أن مين عين جو كيت میں کہ متشابہ کاعلم راتخین فی العلم کونہیں ہے کیونکہ بی تول غلط ہے۔ الله تعالی نے تمام قرآن اس لیے نازل کیا۔

اینے منشاہے انہیں آگاہی دے اگر

لینفع به عباده ویدل به علی تاکه بندول کو اس سے نفع ہو اور معنى اراده فلوكان المتشابه

ر الله ك بارے مل لكت بارے

وهل يجوز لاحد ان يقول ان رسول الله عَلَيْتُ لم يكن يعرف المتشابه؟ واذا جاز ان يعرفه مع قول الله تعالى وما يعلم تاويله الا الله جاز ان يعرفه الربانيون من صحابته

اس پرآ کے چل کر بیدولیل بھی دیتے ہیں۔

فانا لم نوا المفسرين توقفوا عن شنى من القرآن فقالوا هذا متشابه لايعلمه الالله بل امروه كله على التفسير حتى فسروا الحروف المقطعة في اوائل السور

(تاویل مشکل القرآن ، ۹۸ تا ۱۰۰) حروف مقطعات کی بھی تغییر کی ہے۔ ۲۔ امام بدرالدین زرکشی (التوفی ، ۹۲ سے) رقیطراز ہیں۔

سمی کے لیے جائز نہیں کہ وہ یہ کے کہ رسول اللہ منافظ منشابہ کا علم نہیں رکھتے۔

لايسوغ لاحد ان يقول ان رسول الله عَلَيْكِ لم يعلم المتشابه

(البرهان في علوم القرآن،٨٣:٣٨)

۳- متشابهات کو اہل علم جانتے ہیں یا نہیں اس پر دلائل ذکر کرتے ہوئے

فرماتے ہیں اس سے بیا ختلاف بھی سامنے آیا۔ هل فی القرآن شئی لاتعلم کیا قرآن میں ایک شے ہے جس الامة تاويله؟ (ايضاء ٥٥) كمعنى سے است آگاه نه بو؟ ان کی بیعبارت نہایت ہی قابل توجہ ہے کیونکہ اس میں سوال بیہ ہے كركيا ايها ہے كہ قرآن كے مجمد صدے امت آگا و نبيل جس سے واضح ہور ما ہے کہ آگاہ نہ ہونے کا معاملہ امت کا ہوسکتا ہے رسول الله مَالَيْظِم کانہيں ہوسكتا، یمی بات بوی تغمیل کے ساتھ علماء احناف کے حوالہ سے گزری ہے۔ س آعے متشاری تقتیم کرتے ہوئے کہا'ایک بیرے کداس کا معنی مشتبہ ہو جائے مثلاً فرمان باری تعالی ہے ان البقو تشابه علينا بلاشبه كائے ہم يرمشتبه وكئ ب (سورة البقره ٤٠) دوسرے بیر کہ وہ ایک دوسرے کے موافق ہو مثلاً ارشاد مبارک ب کتابا متشابها مثانی کتاب ایس مشابداور بار بار برحی (سورة الزمر٣٣) حانے والی اس کے بعد رقمطراز میں اگر قرآن میں متشابہ سے اول مفہوم مراد ہے۔ فالظاهر انه لا يمكنهم الوصول أوظامريه بكراس كامرادتك بنجنا الی موادہ وان جاز ان یطلعهم تامکن ہے آگرچہ بیہ جائز ہے کہ اس عليه بنوع من لطفه لانه اللطيف الخبيروان كان المواد الثاني عاصل ہو كيونكه وه لطيف خبير ہے اور جاز ان يعلموا مواده الثاني اگر مراد دو مرامعتی ہے تو اس كی مراد ے آگاہی حاصل ہوسکتی ہے (ایضاً ،۸۵)

# حضور مَنْ فَيْمُ كَا جاننا امت كامتفقه موقف

یکھے بھی یہ بات گرری اور بھی امام این قبیہ (التونی، ۱۷۰ه) اور امام زرکشی (۱۹۳۷ھ) نے اپ موقف پر نہایت بی اہم دلیل بھی بیان کی کہ جب "و مایعلم تاویلہ الا الله" پر وقف کیا جائے تو چاہیے کہ رسول الله فالله الله الله علی ان سے بھی ان سے آگاہ نہ ہول طالانکہ وہ تمہارے (احتاف وغیرہ) ہاں بھی ان سے آگاہ بین اگر وقف پر زور ہے تو رسول الله فالله سے بھی اس کا انکار کرو طالانکہ اس کا تم انکار نہیں بلکہ اعلانیہ کہتے ہو کہ رسول الله فالله ان سے آگاہ ان سے آگاہ بیں جیسا کہ ہم پیچھے کیٹر حوالہ جات ورج کررہے ہیں۔

کیا اس گفتگوے یہ آشکار و واضح نہیں ہورہا کہ رسول اللہ علی تمام (دونوں فریق) کے ہاں متشابہات کاعلم رکھتے ہیں خواہ وقف اسم جلالت پر ہو یا راسخون فی العلم پر زیادہ سے زیادہ معالمہ اسم جلالت پر وقف کی صورت میں بی پریشانی لاحق کرتا ہے تو اس کا ازالہ ان لوگوں نے ہر جگہ کر دیا ہے اور اس بات کی طرف اشارہ ائم تفسیر نے کر دیا ہے اس سے یہ بات کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ تمام امت اس پر متفق ہے کہ رسول اللہ علی اللہ علم رکھتے ہیں۔

۵۔ امام جلال الدین سیوطی (التوفی، االاح) امام این نقیب کے حوالہ سے علوم قرآن کی تقسیم یوں کرتے ہیں کہ اس کی تین اقسام ہیں۔
 ۱۔ ایسے علوم جن پر اللہ تعالیٰ نے مخلوق میں سے کسی کومطلع نہیں کیا بلکہ ان

ا۔ ایسے علوم جن پر اللہ تعالی نے محلوق میں سے کسی کومطلع نہیں کیا بلکہ ان اسرار کو اپنے لیے مخصوص فرمایا ہے۔

وہ ذات اقدی کی کنہ کی معرفت اور من معرفة كنه ذاته وغيويه التي وہ غیوب جنہیں وہی جانتا ہے لايعلمها الاهو وهذالايجوز بالا تفاق اس میں کسی کے لیے گفتگو لاحدالكلام فيه بوجه من جا تزجيس-الوجوه اجماعاً ٢۔ ايسے علوم جو اسرار قرآن بين ان يرحضور علي كواس نے آگاه فرمايا۔ اور وہ آپ نکھا کے ساتھ ہی واختصه به وهذا لايجوز الكلام فيه الالمنته اولمن اذن له مخصوص بین ان میں سوائے آپ سکھا کے دوسرا کوئی کلام نہیں كرسكتا يا آپ نے جے اجازت دی۔ اس کے بعد امام ابن نقیب فرماتے ہیں۔ سورتول کے اوائل (حروف مقطعات) واوائل السور من هذا القسم اس دوسری قتم میں شامل ہیں اور وقيل من القسم الاول بعض نے انہیں قشم اول میں شامل (الاتقان، ۳۵۳٬۲) ان الفاظ ميں واضح طور يرانبول نے حروف مقطعات كاعلم مرور عالم الله كان علوم سے مانا ہے جو اللہ تعالی نے صرف آپ الله كو عطا فرمائے ميں أبين آپ الله كا كو عطا فرمائے ميں أبين آپ الله كا اوازت اوازت

تعوزا ساگلبه

اگر محسوں نہ ہوتو بندہ یہاں گلہ کرنا ضروری سمجھتا ہے مولانا سرفراز صغدر نے سیوطی کے حوالہ سے پہلی قتم نقل کر دی کیکن دومری قتم کو ترک کر دیا حالاتکہ متثابهات سے متعلق تو دوسری فتم تھی جس میں اوائل سور (حروف مقطعات) کا تذكرہ تھا'مكن ہے اس كيے چھوڑا ہوكہ اس ميں امام اين نتيب نے تصريح كر دى تقى كدان كاعلم الله تعالى نے اسے حبيب ماليل كوعطا فرمايا ب جبيا كه بم نے اسے فقل کر دیا۔

٢- آ مے سیدتا ابن عباس رضی الله عنهما کے ارشاد گرای (تغییر جار طرح ى ہے) كى تفعيل لكھتے ہوئے ايك متم يرلكھا۔

وه آیات جس میں قیام قیامت تغییر روح اور حروف مقطعات، اہل حق کے نزدیک قرآن کے تمام نہیں' اس کی تغییر کے لیے نص

واما مالا يعلمه الا الله تعالى فهو قرآني علوم جنبي الله تعالى على جانا مایجری مجری الغیوب فنحو ہے تو وہ امورغیبیکی طرح ہیں مثلاً الاى المتضمنة قيام الساعة وتفسير الروح والحروف المقطعة وكل متشابه في القرآن عنداهل الحق فلا مساغ للاجتهاد في تشايبات كي تغير مين اجتهاد كا رظل تفسيره والاطريق الى ذلك الا بالتوقیف بنص من القرآن قرآنی یا حدیث نبوی یا اجماع اوالحدیث اواجماع الامة علی امت ضروری ہے۔

### کیا بید میانتداری ہے؟

یہاں بھی محرم موصوف نے عبارت کے آخری الفاظ "و الاطویق الی ذلک النع" تحریر نہیں کیے حالانکہ متصل عبارت ہے وجہ یہ ہے کہ یہ تمام عبارت ان کے موقف کے خلاف تھی اگر انہوں نے عما الیا کیا ہے تو کیا اسے دیا نتراری قراردیا جائے؟ ہمارا فرض بنآ ہے ہم من وعن چیز لوگوں کے سامنے رکھ دیں اگر ہم قطع و برید ہے کام لیس تو ہم اللہ ورسول اللہ علاقی کی بارگاہ میں کیا منہ دکھا کیں گے؟ اس حوالہ سے بندہ کی گذارش ہے کہ اگر کسی جگہ ہم نے دیا منہ دکھا کیں ہے؟ اس حوالہ سے بندہ کی گذارش ہے کہ اگر کسی جگہ ہم نے دین مرصوف محرم کو دیئری ماری ہے تو ہمیں ضرور آگاہ کریں اس سلسلہ میں ہم نے موصوف محرم کو ایک خط بھی ارسال کیا تھا جس کے جواب کا انتظار ہے۔

اس ترک شدہ عبارت میں صاف تصری ہے اگر متشابہات (جن میں حروف مقطعات بھی شامل ہیں) کی تغییر رسول اللہ علی فی دیا دیں تو ہم اسے تسلیم کریں گئے اگر رسول اللہ علی فی اگر میں ہے؟ اگر تغییر کیے کریں گے؟ اگر تغییر کیے کریں گے؟ اگر تغییر مفیر کیے کریں گے؟ اگر تغییر مفیر کیے کریں گے؟ اگر تغییر مفیر کیے کریں گے؟ اگر تغییر کیے کریں گے؟ اگر تغییر مفیر کیے کریں گے؟ اگر تغییر کیے کریں گے؟ اگر تغییر کیے کریں گے اگر درکھا

# WWW.NAFSEISLAW.COM

اگر آپ فرمائیں کہ بیشوافع کی بات ہے جو پیش کی جا رہی ہے تو عرض بیہ ہے کہ آپ نے اس کے ابتدائی حصہ کو کیوں پیش کیا؟ اس وقت بھی بیہ شافعی ہی تھے' ہم نے اے بطور تائید ذکر کیا کیونکہ پہلے علماء احناف کی بیمیوں تصریحات ہم ذکر کر بچے ہیں' جنہیں کوئی صاحب علم محکرانہیں سکتا۔



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

مفسرین کرام کی آراء ایپ تک ہم نے اصولین (فقدوتغیر) کی آراءِ نقل کی ہیں اب ہم کھے مفسرین کی آ راء بھی اس موضوع برنقل کئے دیتے ہیں کیچیلی بات ذہن میں تازہ كركيل كداحناف كے علاوہ تقريباً تمام اہل علم بيہ مانتے ہیں كد متشابهات كاعلم الله تعالى، رسوخ في العلم ريهنے والوں كو بھى عطا كرتا ہے للندا ان كے نزويك حضور مَالِينا ان سے بطريق اولى آگاہ بول كے جيسا كر يجھے تغميل سے آچكا۔ قاضى ثناء الله ياني ين (التوني ١٢٢٥هه) حروف مقطعات يرتفصيلي مع المعتلو كے دوران لكھتے ہىں۔ مارے نزدیک حق کبی ہے کہ والحق عندى انها من المتشابهات وهي اسراربين الله مقطعات متثابهات میں سے بین ب الله تعالی اور اس کے رسول تھا تعالىٰ وبين رسول الله ﷺ لم يقصد بها افهام العامة بل افهام کے درمیان راز ہیں ان سے مقصود عوام کو آگاہی شیس بلکہ رسول اللہ الرسول نَشْبُ اومن شاء افهامه من كمل اتباعه الما الما الما 可以 ションタカー ション とり できる としょ والول سے جس کو جاہے ان سے (المظهرى، ١٠٣١) صدر اول سے یہی موقف ہے ۲۔ امام سجاوندی کے حوالہ سے رقمطراز ہیں۔ صدر اول سے بی حروف مجھی (مقطعات) کے بارے میں کہی منقول ہے کہ براللہ تعالی اور اس کے نی نظا کے درمیان راز ورموزیں

المروى عن الصدر الاول في الحروف التهجى انها سربين الله وبين نبيه مَلْنِكُ

(ایضاً، ۱۳٬۱)

سرخلفا راشدين كالموقف

اس قول کی تائیدامام ناصرالدین قاضی بیضاوی (التوفی،۲۸۵۰هـ) کی اس تفتكو سے بھى ہور ہى ہے ان حروف ير تفتكوكرتے ہوئے رقمطراز ہيں۔ منقول ہے کہ بیراللد تعالی کے ساتھ مخصوص ہے جاروں خلفاء راشدین اور دیگر صحابہ سے بھی یہی منقول ہے ممکن ہے ان کی مراد ہو کہ بیہ الله تعالی اور اس کے رسول عظم کے درمیان راز ورموز ہیں جن سے سی دوسرے کوسمجمانا مقصود نہیں

کیونکہ غیر مفید کے ساتھ خطاب

بعيد ہوتا ہے۔

قيل انه استأثره الله بعلمه وقد روى عن الخلفاء الاربعة وغيرهم من الصحابة مايقرب منه ولعلهم ارادوا انها اسرار بين الله تعالى ورسولة ورموزلم يقصد بها افهام غيره اذيبعد الخطاب بما لايفيد

(انوار التنزيل، ۱ ،۹۳)

الم شہاب الدین احمد خفاجی (التوفی ۱۹۹ه) نے اس عبارت کی تفصیل میں جو کچھ لکھا وہ قابل توجہ ہے کھتے ہیں۔ بیضاوی کے بعض تنخوں میں "تفصیل میں جو کچھ لکھا وہ قابل توجہ ہے کلھتے ہیں۔ بیضاوی کے بعض تنخوں میں "استاثرہ اللہ بعلمہ" ہے (مارے نیخہ میں واقعنا یمی الفاظ ہیں جیسے کہ اوپر

عبارت شامر ہے)

الضمير للرسول عَلَيْكُ اي اكرمه الله بعلمه دون غيره وهذا القول ارتضاه كثير من

السلف والمحققين

(عناية القاضي، ٢٤٢١) آ کے "لعلهم ارادوا" پر لکھتے ہیں: للذا هبين اولين هذا القول

ضمير اراد واللخلفاء اولهم و

اس كي ضمير خلفاء كي طرف فقط يا ان کی طرف اور اس قول کو اختیار کرنے والول کی طرف لوث رہی ہے۔

تضمير رسول الله مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِينُونِ اللهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ

ہے بعنی اللہ تعالی نے آپ تالی کو

ان کے علم سے نوازا ہے نہ کہ

د دسروں کو اس قول کو، کثیر اسلاف اور

محققین نے اختیار اور پسند کیا ہے۔

پھر لکھتے ہیں علامہ بیضاوی نے ان الفاظ میں حضرت امام شافعی کی

تائد کی ہے۔

الله تعالى اور را تخين، متشابهات كا علم رکھتے ہیں عنقریب اس کی حقیق الله تعالی کے ساتھ مخصوص علم غیب ہے مراد اس کا تفصیلی و زمانی اور بغیر

ان الله والراسخين يعلمونه كما سيأتي تحقيقه في آل عمران والذي اختص الله سورة آل عران من آراى ہے اور تعالى به من علم الغيب هو علمه تفصيلاً وزماناً غير ذلك او الهام من الله

علامہ پانی پی لکھتے ہیں بعض لوگ یہ کہتے ہیں مقطعات و منشابہات کا علم اللہ تعالی کے ساتھ ہی مخصوص ہے "مافھمہ النبی ملائے ولا احد من اتباعہ" حتی کہ آئیس حضور ملائے اور آپ کے مباتعہ میں سے احد من اتباعہ" حتی کہ آئیس حضور ملائے اور آپ کے مبعین میں سے کوئی نہیں جانیا اس کا جواب ورد کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

یہ بات نہایت بعید نا قابل تبول ہے

کونکہ خطاب سمجھانے کے لیے ہوتا

ہ اگر اس سے پچھ بچھ نہ آئے تو
معانی الغاظ کے ساتھ خطاب یا
معانی الغاظ کے ساتھ خطاب یا
معانی رہان میں عربی کے ساتھ
خطاب کی طرح ہو جائے گااور نہ
تی تمام بیان و ہدایت رہے گا اور
پھر اللہ تعالی کے اس وعدہ کی بھی
خلاف ورزی لازم آئے گی جو ان
خلاف ورزی لازم آئے گی جو ان

علینا بیانه "جس کا تقاضا بیہ کہ حضور مُن کی کے لیے اللہ تعالی کا تمام قرآن خواہ محکم ہے یا منشابہ کا بیان لازم وضروری ہے۔

حاشیہ میں متثابہ کی تقسیم کی اور لکھا حروف مقطعات ید' وجہ اور

وهذا بعيد جداً فان الخطاب للافهام فلولم يكن مفهمة كان الخطاب بها كالخطاب بالمهمل اوالخطاب بالمهمل اوالخطاب بالهندى مع العربى ولم يكن القرآن باسره بيانا وهدى ويلزم ايضاً الخلف في الوعد بقوله تعالى "قم ان علينا بيانه" فانه يقتضى ان بيان القرآن محكمه ومتشابهه من الله تعالى محكمه ومتشابهه من الله تعالى للنبى المنابية واجب ضرورى

(المظهرى: ۱۳٬۱)

استوا على العوش كابيان وتفصيل حضور مَثَاثِيثِم عدمتقول نبيس اوربيه متابہ جمعی الاخص ہے۔ اس متم کے بارے میں اہل علم میں اختلاف ہے۔ بعض نے کہا ان کاعلم اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہی مخصوص ہے حتیٰ کہ حضور مَنْ فَيْمُ مِعِي تَهِين جانع اكثر علماء كى يمي رائ ہے۔ بعض نے كها حضور مَنْ الله أنبيل جانة بين اور الله تعالى آب كم تبعين من سے جے جا ہے ان کاعلم عطا فرما دے۔

وهو المختار عندی ومایدل ہمارے نزدیک مختار یہی ہے اس پر على هذا من اقوال الصحابة دال وشاہر سحابہ كے اقوال متن کتاب میں موجود ہیں۔

مذكور في الكتاب

(المظهرى، ١،١١)

ایک اور مقام پرای حقیقت کو بوں آشکار کرتے ہیں۔

فمن الجائز ان يعلم الله سبحانه بي جائز ٢ كم الله تعالى الية ني مَنَافِينًا كُو اين اساء و صفات اور مقطعات کا علم عطا فرمائے جو

رسوله من اسمائه و صفاته وبالمقطعات مالم يعلمه قبله

دوسرول كوعطاتهين فرمايا

اس کے بعد آ کے جاکر لکھتے ہیں۔

تو الله تعالى نے اپنے نبی مالکے كو علم عطا فرمایا جبیها که حضرت آ دم علیه السلام کو تمام اساء کے معانی ہے آگاہ فرماما

فالهم الله سبحانه نبيه عليه كما الهم آدم عليه السلام معانى سائر الاسماء

(حاشية المظهري، ١٥١)

'وما يعلم تاويله الا الله 'ك تحت لكھتے ہيں' اس كامفہوم يہ ہے كه ذاتى طور پر متنابہات كوكوئى نہيں جان سكنا' البتہ اگر اللہ تعالیٰ آگاہ فر، دے تو دوسرا جان سكنا ہے تو يہاں حصر حقیقی نہيں بلكہ اضافی ہے اور اے اضافی قرار دینا ضروری ہے' ورنہ لازم آئے گا بعض قرآن كا حضور مَنْ الله علیا نہ ہو حالانكہ اللہ تعالیٰ نے ''ثم ان علینا بیانه'' كے ساتھ بیانِ قرآن كا آپ مَنْ الله تعالیٰ نے ''ثم ان علینا کی پھے تفصیل ہم نے ہمی ابتداء مقالہ میں دی ہے۔ آئے قاضی صاحب کی پھے تفصیل ہم نے ہمی ابتداء مقالہ میں دی ہے۔ آئے قاضی صاحب کے الفاظ بڑھے۔

متشابہات کو اللہ تعالیٰ کے بتائے بغیر
دوسرا کوئی نہیں جان سکتا اور ان کی
معرفت کے لیے لفت عرب کا علم
کافی نہیں تو یہاں حصر اضافی ہے
اس کی نظیر سے ارشاد باری تعالیٰ ہے
"لا یعلم من فی السموات
والاد ض الغیب الا الله" یعنی
غیب اللہ تعالیٰ کے بتائے بغیر کوئی
دوسرانہیں جانتا' تو یہ آیت مبارکہ
اس پر دال نہیں کہ حضور نا پڑا اور
بعض کاملین امت، متشابہات کے
بعض کاملین امت، متشابہات کے
معنی ہے آگاہ نہیں اور یہ کیے ہوسکتا

اى لا يجوز ان يعلمه غيره تعالى الا بتوقيف منه ولا يكفى لمعرفته العلم بلغة العرب فالحصر اضافى نظيره قوله تعالى "لايعلم من فى السموات والارض الغيب غيره تعالى الا بنوقيف منه فهذه الاية لاتدل بتوقيف منه فهذه الاية لاتدل على ان النبى البيالية وبعض الكمل من اتباعه لم يكن عالمين بمعانى المتشابهات علما وقد قال الله تعالى "ثم

ہے بلکہ اللہ تعالیٰ کا مقدس فرمان ہے "ثم ان علینا بیانه" اس کا تقاضا ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضور مَا اللّٰ کے لیے تمام قرآن محكم و متثابهات كا بيان لازم و ضروری ہے اور بد جائز نہیں کہ اس عن الفائدة ويلزم الخلف في على عن الفائدة ويلزم الخلف في ورنه خطاب، فاكده سے خالى ہو بائے گا اور وعدہ کی خلاف ورزی لازم آئے گی۔ حق وہی ہے جس کی محقیق ہم تے سورة البقرہ كى ابتدا ميں كر دى كد متشابهات الله تعالى اوراس كے رسول عظم کے درمیان راز میں۔ ان ہے عوام کو سمجھا نامقصور نہیں بلکہ اينے رسول مُنگفِیم اور منتخب بعض ا کال اتاع کرنے والوں کو اس سمجمانا ب بلك بيراي راز بي جن كا بيان عوام كے ليے نامكن ہے۔ ان كا ادراك خواص كے ليے بذريعہ صفاتیے ہے مستقاد ہے اور ان کی کیفیت ہے آ گاہی نہیں ہوسکتی

ان علينا بيانه" فانه يقتضى ان بيان القرآن محكمة ومتشابهه من الله تعالىٰ للنبي عُلَيْكُم واجب ضرورى لايجوز ان یکون شیئی منها غیر مبین له عليه السلام والايخلو الخطاب الوعد والحق ماحققناه في اوائل سورة البقره ان المتشابهات هي اسرار بين الله تعالى و بين رسوله المنظم لم يقصد بها افهام العامة بل افهام الرسول ومن شاء افهامه من كمل اتباعه بل هي ممالا يمكن بيانها للعامة وانها يدركها اخص الخواص بعلم لدنى مستفاد بنوع من المعية الذاتية او الصفاتية الغير

یادرہے قاضی ثناءاللہ پانی پی مسلم طور پر حنفی عالم ہیں۔ مومن شک بھی نہیں کر سکتا

۔ علامہ سید محمود آلوی (الہتونی، ۱۳۷۰ھ) اوائل سور (حروف مقطعات)
پر بردی تفصیلی گفتگو میں فرماتے ہیں سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنه کا
فرمان ہے ہر کتاب میں اسرار ہوتے ہیں اور قرآنی اسرار اوائل سور
ہیں امام شعمی کہتے ہیں اللہ تعالیٰ کے اسرار کی طلب مت کرو۔

بین المحبین سولیس یفشیه قول ولا قلم للخلق یحکیه (اہل محبت کے درمیان کچھ فی ایسے راز ہوتے ہیں جنہیں مخلوق کے لیے کوئی تحریر وتقریر واضح نہیں کرعتی)

رسول الله مُلَّاثِيْنَ کے بعد انہیں آپ

ے وارث اولیاء ہی جان سکتے ہیں اور انہیں اس بارگاہ سے ہی میڈفیش اس بارگاہ سے ہی میڈفیش نصیب ہوتا ہے تو ان کے ساتھ میا کہ اپ معانی سے آگاہ کرتے ہیں جیسا کہ آپ سے آگاہ کرتے ہیں جیسا کہ آپ

الله اور ہملی کے

فلا يعرف بعد رسول الله الاولياء الورثة فهم يعرفونه من تلك الحضرة وقد تنطق لهم الحروف مما فيها كما كانت تنطق لمن سبح بكفه الحصى وكلمه الضب والظبى (روح المعانى، ١٣٢١)

انہوں نے چھے ایک اعتراض نقل کیا تھا کہ اگر متشابہات کو ہم نہیں جانے تو پھریہ خطاب مہمل ہو جائے گا'جو باطل ہے اس کا جواب دیتے ہوئے رقمطراز ہیں۔ بیاعتراض اٹھانے والا خواہ کس قدر فاضل ہوخود اس کا اعتراض مہمل ہے۔

اس لیے کہ اگر اس کی مراد خطاب

یہ جمنیں مانے کہ وہ علیت میں موجود ہے اور اگر اس کی مراد افہام مواد افہام موجود ہے اور اگر اس کی مراد افہام اللہ علی مون آپ مائی کی مون آپ مائی کی مون آپ مائی کی خاص ہے) تو کوئی مومن آپ مائی کی خاص کر ہی خطاب کے بھے میں شک کر ہی خطاب کے بھے میں شک کر ہی افہام ہے تو آؤ ہم دکھاتے ہیں افہام ہے تو آؤ ہم دکھاتے ہیں ارباب ذوق ان کا علم رکھتے ہیں اور وہ حضور مائی کی امت میں کثیر اور وہ حضور مائی کی امت میں کشیر اور وہ حضور میں والحمد لللہ میں والحمد لللہ میں والحمد کیں والحمد کیا کی امت میں کھیں والحمد کی امت میں کشیر کی کھیں والحمد کیا کی کھیں والحمد کی کھیں والحمد کی کھیں والحمد کی کھیں والحمد کیں کھیں والحمد کی کھیں کی

لانه ان اراد افهام جميع الناس فلا نسلم انه موجود في العلمية وان ارادافهام المخاطب بها وهوهنا الرسول منابعة فهو مما لا يشك فيه مؤمن وان اراد جملة من الناس فياحيهلا اذ ارباب اللوق يعرفونها وهم كثيرون في المحمديين والحمد لله ..... وجهل امثالنا بالمواد

منها لايضر

(ایضاً)

و كون كانه جاننا كوئي معزنيس-

9\_مقام مصطفى من الله الكارنبيس كرسكتا

سابقہ عبارت میں علامہ آلوی نے تصریح کی کہ حضور نگاتی منشا بہات کا علم رکھتے ہیں اس بارے میں علامہ آلوی نے تصریح کی کہ حضور نگاتی منشا بہات کا علم رکھتے ہیں اس بارے میں کوئی مومن شک ہی نہیں کرسکتا۔ دوسرے مقام پر اس مسئلہ بر گفتگو کرتے ہوئے رقمطراز ہیں کہ جوشخص مقام مصطفے نگاتی ہے آگاہ ہے آگاہ ہے وہ کبھی بھی اس بات کا انکار نہیں کرسکتا۔ علماء احتاف کی طرف سے آگھویں ہے وہ کبھی بھی اس بات کا انکار نہیں کرسکتا۔ علماء احتاف کی طرف سے آگھویں

ا سوال کا جواب یوں دیتے ہیں کہ اس میں کوئی حرج نہیں کہ اللہ تعالیٰ بندوں ہے مخاطب ہواور ابتلاء کے لیے انہیں اس کی معرفت حاصل نہ ہوجیسا کہ اللہ تعالی نے متعدد عبادات ہم پر لازم فرمائی ہیں اور ہم ان کے راز سے آگاہ نہیں اس پر اعتراض اٹھایا اگر مرادیہ ہے کہ خلق اسے اپنے کسب وفکر سے نہیں جان سکتی تو پیہ درست ہے اور اگر بیمراد ہے کہ مخلوق اسے مطلقاً نہیں جان عمق نداجمالاً نه تفصیلاً اور نہ نبی و ولی وحی و الہام کے ذریعیہ سے جان سکتے ہیں۔ فوجود مثل هذا المخاطب به و قرآن مجيد من اسے كلام كا وجود في القرآن في حيز المنع مرتبيل كرتي-يبى وجه ب جولوگ كہتے ہيں كه متشابه كاعلم الله تعالى في اين ساتھ مخصوص فرمايا ہے: لايمنع تعليمه للنبي الشياب واسطة وہ بواسطہ وی حضور منافق کے مقصل الوحى مثلاً ولا القاء في روع حصول علم کا انکار نہیں کرتے اور نہ الولى الكامل مفصلاً لكن بی ولی کامل کے ول میں القاء کا لايصل الى درجة الاحاطة كعلم البته علم باری تعالی کی طرح بیعلم محيط نبيل ہوگا' اگر ہم اے مفصل نہ الله تعالى وان لم يكن مفصلاً ما نیں تو تم از کم مجمل ضرور ہوگا۔ فلا اقل من ان يكون مجملاً اس کے بعد رقمطراز ہیں۔ ومنع هذا وذاك مما لايكاد ان كا انكار ده آدى برگزنيس كرسكتا جو حضور من الله کے مقام اور اولیاء أيقول به من يعرف رتبة ورتبة او لياء امته روح المعالى: ١١٤٤)

اہم نوٹ

یہاں یہ پہلو نہایت ہی اہم ہے کہ تمام عبارات میں صرف رسول الله من الله من الله علم كى تصريح مى تبين بكد اولياء كالمين ك بارك بين بهى تصريح ہے کہ وہ بھی اگر چہ کسب سے نہیں ہال وهب سے ان کاعلم رکھتے ہیں تو کیا اس كے بعد يد كہنے كى مُنجائش رہ جاتى ہے كدرسول الله سَالَيْلِ أَنبيس نبيس جانے؟ يبى وجہ ہے کہ علامہ آلوی نے تصریح کر دی کہ اس معاملے میں آب منافظم کے بارے میں کوئی مون شک نہیں کرسکتا بلکہ جو مقام نی منافیا سے آگاہ ہے وہ برگز الیی بات زیان برنہیں لاسکتا۔

مولا ناشبیر احمد عثانی 'نے آلم کے تحت لکھا۔

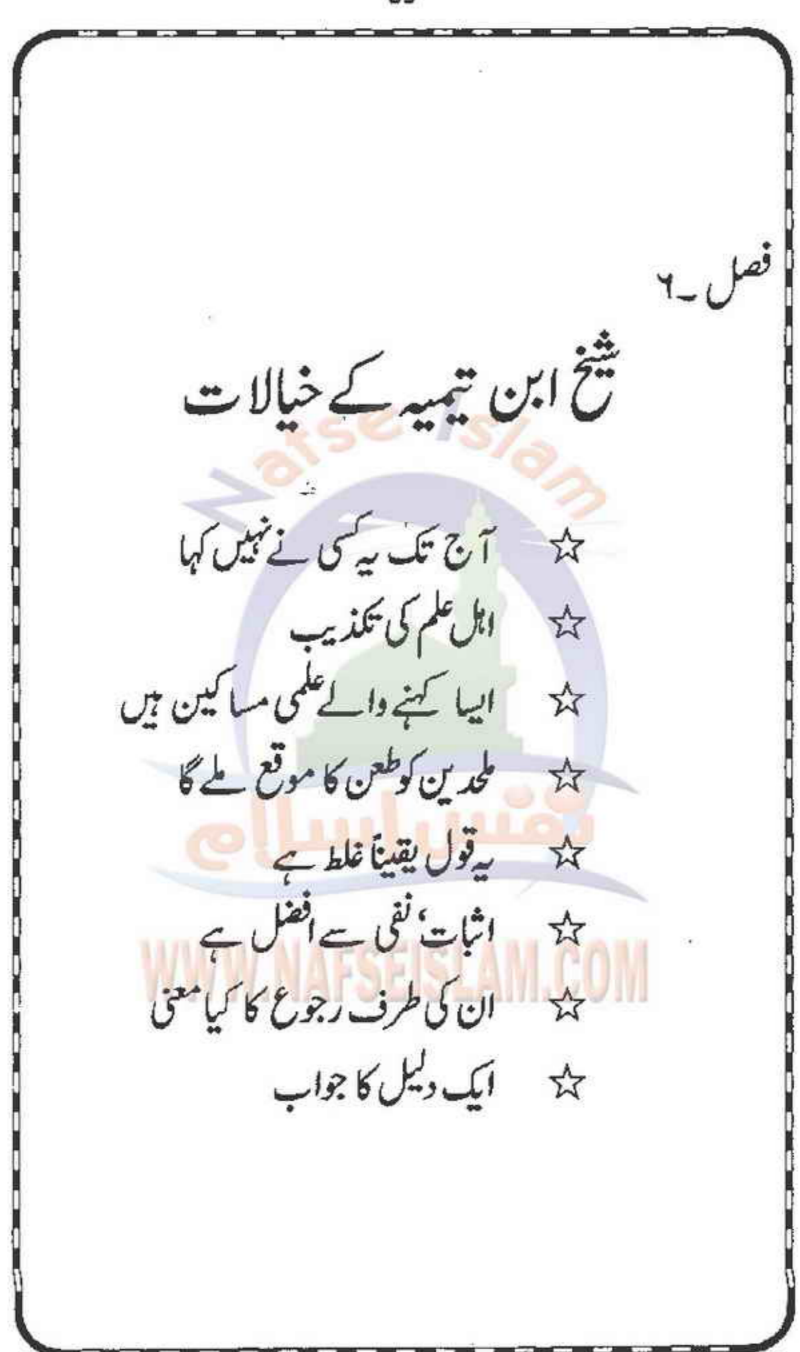
اور پھران ہے بڑھ کر حنفی کون ہوسکتا ہے؟

ان حروف کو مقطعات کہتے ہیں ان کے اصل معنی تک اوروں کی رسائی نہیں بلکہ یہ بھید ہیں اللہ اور رسول اللہ مظالم کے درمیان جو بوجہ مصلحت وحكمت ظاہر نہيں فرمائے۔ (تفسيرعثاني:٣) حضرت مجدو الف عانی نے معزبات میں متعدد جگداس بات کی تصریح كى بكرالله تعالى نے مجھے متثابهات كے معنى سے آگاہ فرمايا ہے كيا اس کے بعد وہ کہد سکتے ہیں کہ رسول اللہ طاف اس سے آگاہ نہیں؟

Click For More



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari





Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

شیخ ابن تیمید نے بھی متعدد مقامات پر متشابہ کے بارے میں بڑی تفصیلی تفقیلی کے ان کا خلاصہ یہ ہے کہ متشابہات کے معانی سے رسول اللہ طاقی کا ملا آگاہ ہیں البتہ ان کی حقیقت و کیفیت سے کا ملا آگاہ ہیں البتہ ان کی حقیقت و کیفیت سے کا ملا آگاہ ہیں مثلا کنہ رب کا احاطم ممکن نہیں حالانکہ اس کے اساء وصفات سے آگاہی حاصل ہے بلکہ ان کا کہنا ہے ہے کہ ہم محکمات کی حقیقت سے بھی آگاہ نہیں ہو سکتے ہاں ان کی تفسیر سے آگاہ ہیں اس پر گفتگو کرتے ہوئے ایک جگہ رقمطراز ہیں۔

تمام لوگ اس پرمتفق بین کرابل علم محکم کی تفییر ہے آگاہ ہو کتے بین ایس کر بید مسلم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آیات محکمات میں اپنی ذات مقدس کے بارے میں جو بیان فرمایا ہے اس کی کیفیت ہے آگاہ نہیں ہیں جو کمام کی کیفیت ہے تاویل (جو کلام کی تفییر اور بیان ہوتا ہے) کے علم کی تفییر اور بیان ہوتا ہے) کے علم کی کیفیت ہیں ہوسکتی تو اہل علم محکم و مقتابہ کی کیفیت ہے آگاہ ہوسکتے ہیں گر رب تعالیٰ کی کیفیت ہے آگاہ نہیں ہوسکتے ہیں گر رب تعالیٰ کی کیفیت ہے آگاہ نہیں ہوسکتے ہیں گر رب تعالیٰ کی کیفیت ہے آگاہ نہیں ہوسکتے ہیں گر رب تعالیٰ کی کیفیت ہے آگاہ نہیں ہوسکتے ہیں گر رب تعالیٰ کی کیفیت ہے آگاہ نہیں ہوسکتے ہیں اور نہیں ہوسکتے نہیں اور نہیں نہیں نہیں اور نہیں اور نہیں اور نہیں نہیں اور نہیں اور نہیں نہیں نہیں اور نہیں اور نہیں نہیں نہیں اور نہیں اور نہیں نہیں نہیں اور نہیں نہیں اور نہیں نہیں اور نہیں نہیں اور نہیں نہیں نہیں اور نہیں نہیں نہیں اور نہیں نہیں نہیں اور نہیں اور نہیں نہیں اور نہیں اور نہیں نہیں اور نہیں ا

ان الناس متفقون على انهم يعرفون تاويل المحكم ومعلوم انهم لا يعرفون كيفية ما اخبر الله به عن نفسه في الايات المحكمات فدل ذلك على ان علوم العلم بالكيفية لاينفي العلم بالتاويل الذي هو تفسير الكلام و بيان معناه بل يعلمون تاويل المحكم والمتشابه ولا يعرفون كيفية الرب لافي هذا يعرفون كيفية الرب لافي هذا

محكمات كى مثال دے كراى معامله كوآشكاركرتے ہوئے يوں لكھا۔

جيها كه ابل علم جانة بين الله تعالى برفتے كا جانے والا ب الله تعالى ہر شے یر قادر ہے لیکن اس کے مقدس علم وقدرت كي كيفيت كا جاننا لازمنبيل- اى طرح ابل علم جانة ہیں کہ اس کی ذات یاک حق اور (مجموعة الفتاوي، ۲۲۹۹) موجود ہے گرکیفیت زات کا علم

كما انهم علموا انه بكل شئى عليم وانه على كل شئي قدير لم يلزم ان يعرفوا كيفية علمه و قدرته واذا عرفوا انه حق موجود لم يلزم ان يعرفوا كيفية ذاته

لازمنيس

ان كى اس رائے كوسائے ركھتے ہوئے آئندہ اقتباسات كا مطالعہ كريں۔

ا-آج تک پیکی نے تبین کہا

انہوں نے کئی مقامات برلکھا کہ اسلاف میں سے کسی نے آج تک ب نہیں کہا کچھ آیات قرآنی کے معانی سے رسول الله مَالَيْنَ آگاہ نہیں۔

كامعنى معلوم نبيس اور اسے ندرسول الله نظ جانة بي اور نه تمام الل میں کوئی شہبیں ہے۔

ولاقال قط احدمن سلف الامة الالف امت اور ائم سلف س ولا من الائمة المتبوعين ان في على ق مركز بي بات نبيل كي القرآن آیات لایعلم معنا ها ولا می کرقرآن می الی آیات ہیں جن يفهمها رسول الله عَلَيْكُ ولا أاهل العلم والايمان جميعهم وانما ینفون علم بعض ذلک علم و ایمان ہاں! انہوں نے بعض عن بعض الناس وہذا لا ریب لوگوں سے علم کی نفی کی ہے اور اس (مجموعة الفتاويٰ:١٤٢٤)

# ۲\_اہل علم کی تکذیب

بہت ساری آیات ذکر کرنے کے بعد کہتے ہیں جو کے ان کامعنی حضور مَنْ يَعْيِمْ " صحابه تا بعين اور آئم مسلمين نهيس جانة بلكه ان كاعلم وقت قيامت کی طرح اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہی مخصوص ہے۔

اور ابل علم القاظ، ان كالمعنى سمجھے بغير پڑھتے ہیں جیسے کوئی انسان بغیر مستمجھ کلام کرے تو سے اہل علم کی تکذیب ہے۔

وانما كانوا يقرؤون الفاظا لا يفهمون لها معنى كما يقرأ الانسان كلاما لايفهم منه شيأ فقد كذب على القوم

(مجموعة الفتاوي ، ٢٢٩:٩)

٣-اييا كهنے دالے علمي مساكين ہيں

ایک مقام پرایے لوگوں کوعلمی مساکین قرار دیا جنہوں نے بیقول کیا كدرسول الله عَلَيْهِم في آيات قرأ في ك معانى سے آگاه نبين لكھتے ہيں متاخرین میں ایک کثیر طبقہ ہے جوایے آپ کو اہلسنّت کہلاتا ہے اور وہ کہتا ہے: ان الرسول عَلَيْكُ لم يكن يعرف الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ اللهِ عَالَيْ اللهُ عَالَيْهُمُ اللهِ عَارَل معانی ما اس من الله مثل آیات صور . مثل آیات صور . کآیات الصفات بل لازم قولهم مثل آیات صور . ایضاً انه کان یتکلم باحادیث میاند کان یتکلم باحادیث میاند امادیث صفات بیان تو کیس مگران امادیث صفات بیان تو کیس مگران میاند معانی ما انزل علیه من القرآن قرآن کے معانی ہے آگاہ نہیں کے معانی سے آپ آگاہ نہ تھے۔

#### کھراس کی وجہ یوں لکھی۔

ان ماکین نے جب دیکھا کہ جهبور سلف صحابه اور تابعين كامشهور مسلک یمی ہے کہ وقف تام "و ما يعلم تاويله الا الله" يرسى بت انہوں نے اسلاف کی موافقت کی اور ان کا میمل قابل تحسین ہے مگر انہوں نے تاویل سے مراد لفظ کا معنی اور تفسیر گمان کرلیا۔ (جو درست نہیں)

وهولاء مساكين لما رأوا المشهور عن جمهور السلف من الصحابة والتابعين لهم باحسان ان الوقف التام عند قوله وما يعلم تاويله الا الله واقفوا السلف واحسنوا في هذه الموافقة لكن ظنوا ان المراد بالتاويل هو معنى اللفظ وتفسيره (مجموعة الفتاوي، ٩٥٩١)

## سم ملحدین کوطعن کا موقع ملے گا

اگر جم بے کہدویں کہ قرآن میں بیان کردہ علوم سے رسول الله علیم آ گاہ نہیں تو ملحدین کوطعن کا موقعہ ملے گا۔

علمی ہے جن کا تذکرہ اللہ تعالیٰ نے قرآن میں قرمایا ہے حضور منتال آ گاہ نہ ہوں تو بیا محدین کے۔ قرآن مجید پر بہت بڑے طعن کا יצוב וצל

وایضاً فاذا کانت الامور میراور پیلوجی ہے کہ اگر ان امور العلمية التي اخبر الله تعاليٌّ بها في القرآن لايعرفها الرسول كان من اعظم قدح الملاحدة

(مجموعة القتاوي، ٢١٢٩)

### ۵۔ پیقول یقیناً غلط ہے

جس طرح بيرجا ترنبيس كه كلام اللي ميس بيمعتى الفاظ مول وبال بيمى تاجائز ہے کہ ان پر نازل کردہ الفاظ کے معانی کوحضور من فی اور ساری امت نہ جائتی ہو۔

جبیا کہ کچھمتاخرین کا قول ہے اور المتأخرين وهذا القول العجب في تول يقيني طور يرغلط وخطا بُ للهذا اس قول كو لازماً خطا كبنا موكا\_

كما يقول من يقوله من القطع بانه خطاء

(مجموعة الفتاوي، ٩ '١١١)

۲۔اثات نفی ہے افضل

ادهركها جار ما ہے كدرسوخ في العلم والے متشابهات كاعلم ركھتے ہيں جبكه وتجه كهدري بين رسول الله طافية بحى ان سي آ كاه تبين \_

واذا دارالامربین القول بان جب معاملہ ای قول کہ رسول والے ان معنی کو جانتے ہیں' کے درمیان دائر ہے تو پھر یہاں نفی پر ا ثات کوتر جم ہوگی۔

الرسول كان لايعلم معنى المتشابه من القرآن وبين ان يقال 📑 آگاه بيس اور اس تول كررسوخ على الراسخون في العلم يعلمون كان

(مجموعة الفتاوى، ٩،١١١) يعنى يهى كهنا بهتر ب كدرسول الله مَّالِيَّمُ الْبِيل جائة بيل \_

## 2- ان كى طرف رجوع كاكيامعنى ؟

اگر قرآن مجید کے تمام معانی سے رسول الله منافی آگاہ نہیں تو پھر اختلاف کے وقت ان کی طرف رجوع کا کیا معنی؟ کیونکہ اولاً نزاع تو معانی قرآن میں ہی ہوگا عالاتکہ الله تعالی نے ہمیں ان کی طرف رجوع کا تھم دے رکھا ہے ارشاد باری تعالی ہے:

تنہارائسی شے میں تنازعہ ہو جائے تو اے اللہ اور رسول کی طرف لوٹاؤ۔ فان تنازعتم فی شئی فردوہ الی اللہ والرسول (النساء: ۹۹) اللہ والرسول کے الفاظ ہیں۔

اور اولین تزاع تو معانی قرآن میں ہی ہوگا تو اگر رسول اللہ منافیق قرآن کے معانی معانی معانی سے معانی سے آگاہ نہ ہوں گئے تو آپ منافیق کی طرف رجوع دشوار ہوگا۔

واول النزاع في معانى القرآن فان لم يكن الرسول عالما بمعانيه امتنع الرداليه

(مجموعة الفتاوى، ٢٣٢٩)

۸\_ایک دلیل کا جواب

بعض لوگوں نے حصر (كم متشابهات كاعلم الله تعالى كو على ہے) يربي

دلیل دی ہے کہ

اللہ تعالیٰ نے غیر سے کسی شے کے علم کی نفی کرکے فقط اپنے لیے اسے ثابت فرمایا ہے تو اس شے کاعلم اسی کے ساتھ مخصوص ہوگا۔

ان الله لم ينف عن غيره علم شيئي الامنفردُ ا به

جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے میدارشادات عالیہ ہیں۔ ا .قل لا يعلم من في السموت اعلان کر دیجیئے نہیں جانتاجو کوئی آ سان و زمین میں غیب ہے تھر اللہ والارض الغيب الاالله تعالى\_ (النمل، ۲۵) دوسرے مقام پر ہے۔ اسے نہیں ظاہر کرے گا اس کے لايجليها لوقتها الاهو (الاعراف،١٨٧) وقت يرمكروبي\_ ٣- تيرےمقام پر --ادر نہیں جانتا کشکر تیرے رب کے وما يعلم جنود ربك الاهو مگر وہی۔ (المدثر، اس) اس کا جواب دیتے ہوئے شیخ موصوف لکھتے ہیں۔ معامله برجگه یون نہیں بلکہ نفی کردہ علم ليس الامر كذالك بل هذا کے اعتبار سے ہے اگرتو اللہ تعالی يحسب العلم المنفى فان كان کے ساتھ مخصوص ہے تو چھر یہی بات مما استأثر الله به قيل فيه ذلك وان کان مما علمه بعض عباده ہے اور اگر وہ ایباعلم ہے جس میں سے اس نے بعض بندوں کو دیا ہے تو ذكر ذالك پھراس نے خود ذکر فرما دیا ہے مثلاً ارشاد باری تعالی ہے۔

۲۔ دوسرے مقام پر فرمایا۔ عالم الغيب فلايظهر على غيبه

احدا الا من ارتضى من رسول

(الجن، ۲۲)

بعنی اگراس چیز کاعلم الله تعالی کے ساتھ بی مخصوص ہے تو چر تو بیات قابل قبول ہے اور اگر مخصوص نہیں تو پھر مقبول نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے بہت ی

چیزوں کے بارے میں تصریح فرما دی ہے کہ میں نے اینے رسول اور مخصوص بندول کو اس کاعلم عطا فر مایا ہے ہاں! ان کا محیط اور مستفل علم فقط اللہ تعالیٰ کو ہی

ہے کسی اور کاعلم محیط نہیں ہوسکتا۔اس بات کو بوں بھی بیان کیا۔

فيكون التاويل المنفى علمه

عن غيرالله هو الكيفيات التي

لا يعلمها غيره

ہے تفی کی گئی ہے وہ کیفیات کا علم ہے جنہیں اللہ تعالی کے سوا کوئی تہیں جانتا۔

جس تاویل سے علم کی اللہ کے سوا

غيب كا جانب والأنسى ير ظاهر تهين

کرتا سوائے اینے پہندیدہ رسولول

(مجموعة الفتاوى، ٩: ٩ : ٩)

خلاصہ گفتگو کے طور لکھتے ہیں۔

الغرض! كثير ولائل اس قول كے يقيني وبالجملة فالدلائل الكثيرة

بطلان کو ثابت کررہے ہیں کہ قرآن

توجب القطع بطلان قول من يقول ان في القرآن آيات ميل كهمآيات بين جن كامعني رسول الايعلم معناها و لا غيره (ايضاً) الله سَلَيْلَ مَهِيل جائة اورنه كوكي اور-

آخر میں اللہ تعالیٰ کی بارگاہِ اقدی میں عاجزی کے ساتھ دعا ہے کہ وہ امت مسلمہ کومتحد ہوکران مسائل کے حل کرنے کی توفیق دے۔



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

چند ماه قبل حضرت محقق العصر مولانا مفتی محمد خان قادری ٔ امیر ٔ کاروان اسلام نے مشہور دیوبندی عالم مولانا ایوالزابد محمد سرفراز خان صفدر می وی (شخ الحديث مدرسه نفرة العلوم) كي أيك كتاب ..... "ازالة الريب عن عقيدة علم غیب' ..... میں دیئے گئے بعض حوالہ جات کی صحت کا جائزہ لیا تو ندصرف ہے کہ ان کے دیئے گئے حوالہ جات کا حقائق سے کوئی تعلق ثابت ہوسکا بلکہ بعض تفنادات بھی سامنے آئے۔ حضرت مفتی صاحب نے اس سلسلہ میں مولانا سرفراز خان محکھروی سے براہ راست تحریری رابطہ کیا مگر جواب ندارد ..... اب اس خط کی اشاعت اس لیے ضروری ہے کہ اتمام جحت ہو چکی اور جواب نہ ملا۔ عوام وخواص ان کے کام کی "علمی" حیثیت سے آشنا ہو جائیں یاد رہے کہ حضرت مفتی صاحب نے اس مکتوب گرامی میں زیر بحث تین موضوعات پرمبنی علمی و تحقیقی مقالہ جات بھی الگ ہے لکھے ہیں جن میں علم نبوی اور منافقین علم نبوی اور متشابہات علم نبوی اور امور دنیا شامل ہیں خط کے علاوہ مزید معلومات كے ليے ان مقالہ جات كا مطالعہ مفيدر ب كا ..... (اداره) آپ كى تصانيف ميں سے ان دنوں ..... "اذالة الريب عن عقيدة علم الغيب" ..... كى مطالعه كا موقع ملار آپ كے تحرير كرده بعض حواله جات

کے لیے جب اصل کتب کی طرف رجوع کیا۔ تو معاملہ نہایت بی عجیب اور جیران کن محسوس ہوا۔ سوجا کیوں نہ مولانا موصوف کی طرف ہی رجوع کرکے اصل صورت حال ہے آگاہ ہوا جائے۔ نہایت ہی خیر خواہی کے جذبے اور الله تعالیٰ کی خوشنودی کے لیے یہ چندسطور تحریر کررہا ہوں۔ امید ہے آ ب اولین فرصت میں علمی و تحقیقی جواب سے نوازیں گے۔

المحضور متاثيثم اورعكم متشابهات

آپ نے متشابہات کے بارے میں علم نی طابق کے انکار برمفتی احمد یار خال تعیمی پر برستے ہوئے لکھا۔ "مفتی صاحب کو صرف توضیح ہی وكي ليني عاسير جس مي بي تصريح موجود برولم يظهر احد امن خلقه عليه (ص١٥) (كه الله تعالى في متشابهات يرايي مخلوق مين ہے کسی کو بھی مطلع نہیں کیا) ازالۃ الریب ۸ کے مطبع ششم دیمبر ۱۹۹۸ء

مكتبه صفدريه كوجرانواله)

حالانكه صاحب توضيح كى بيراكلي تصريح آب كوبھي و مكير ليني جا ہيے تھي -

"لان النبي اسبق الناس في العلم وانه يعلم المتشابه والمجمل فمحال ان يخفي عليه معاني النصوص" (التوضيح ٢٩٣، قصل

في الوحي)

(نی کریم منافظ تمام لوگوں سے علم میں آگے ہیں۔ اور آپ متشابداور مجمل كاعلم ركھتے ہيں للبذا ان يرتصوص كے معانى كامخفى ہونا محال ہے) صاحب توضیح تو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے لیے نہایت ہی اعلانیہ

طور بر منشابہ کاعلم مان رہے ہیں۔ ممکن ہے بید مقام آپ کی نگاہوں سے اوجھل رہ آب نے امام سیوطی کے حوالے سے متشابہ کے بارے میں نقل کیا: اور الله تعالیٰ کے بغیر متشابہ کو اور کوئی ومتشابه لا يعلمه الا الله تعالى تہیں جانتا اور بجز اللہ تعالیٰ کے کوئی ومن ادعىٰ علمه سوى الله اور متشابہ کے علم کا مدعی ہو تو وہ تعالى فهو كاذب (ازالة الريب، ٢٧٧) سراسر جمويًا -حالانكه أكر اصل كتاب تفسير طبري جلدا ص ٥٨ طبع، وارلفكر روايت ٦٢ (جس سے بیسیوطی نے تقل کیا) آب ملاحظہ فرماتے تو واضح ہو جاتا کہ بیکلبی سے بی روایت ہے۔جس کے بارے میں آپ نے ازالہ کے ص ۱۲۳ سے لے کرص ۱۳۱۷ تک ثابت کیا کہ بیر کافر ہے۔ بیر جھوٹا ہے اور شاید آپ کی نظر نہیں یری ۔ خودسیوطی نے پہلے اشارہ کیا تھا ٹیم رواہ موفوعاً بسند ضعیف۔ جب حقیقت حال بہے تو آپ نے بیرحوالہ کیسے دے دیا؟ اگر کلبی کی روایت دوسرے پیش کریں تو وہ جاہل اور ناوافف از اصول قرار یا جاتے ہیں۔ تو اب آپ کیا کہلائیں گے؟ کا 55 و ای طرح آب نے سیوطی سے نقل کیا کہ۔ قرآن كريم مين جمله متشابهات مين وكل متشابه في القرآن عند بھی اہل حق کے نزدیک یہی نظریہ اهل الحق فلا مساغ للاجتهاد ہے کیونکہ ان کی تفسیر میں اجتہاد کا کوئی دخل نہیں۔ (ازالة، ١٤٧)

آپ اس سے ثابت كرنا جاہ رے بيں كدحضور عليكم متشابهات كے بارے میں نہیں جانے۔ حالانکہ اس سے متصل الکے الفاظ آپ کی تردید کررہے ہیں۔ ملاحظہ فرمائیے۔

اور متشابہ سے آگاہی کی صورت قرآن کی نص یا حدیث یا اجماع

ولا طريق الى ذلك الا بالتوقيف بنص من القرآن او الحديث او اجماع الامة على تاويله

(الاتقان، ۲٬۳۵۳)

وہ تو واضح كررہے ہيں كہ حديث كے ذريعے سے اس كاعلم موسكما ہے۔ اور سیجی ہوگا جب حضور من فیل اس سے آگاہ ہوں کے بلکہ سیوطی نے س امام زرکشی ہے لیا ہے۔ اور ان کے الفاظ ہیر ہیں۔

ان متشابهات كاعلم ان تين مين سے ایک ذریعہ سے حاصل ہوسکتا ہے۔ قرآنی نص یا حضور ظافیم کی طرف سے بیان یا اجماع امت ے اس کی تاویل ہو۔ اگر ان میں سے کوئی رہنمائی نہ ملے۔ تو ہم جان لیں کے کہ اللہ تعالیٰ ہی جانیا .

والاطريق الى ذلك الا بالتوقيف من احد ثلاثة اوجه امانص من التنزيل او بيان من النبي عَلَيْكُ او اجماع الامة على تاويله فاذا لم يرد فيه توقيف من هذه

الجهات علمنا انه مما استأثر

الله تعالىٰ بعلمه القرآن: ۱۸۳۴)
(البرهان فی علوم القرآن: ۱۸۳۴)
الم علی علوم القرآن: ۱۸۳۴)
الم الم علوم قرآن کی تقسیم
الم مسئله پرامام سیوطی سے علوم قرآن کی تقسیم
نقل کرتے ہوئے صرف اول قتم نقل کی۔ جس میں بتایا گیا کہ ''کنہ

ذات باری اور وه غیوب جواس کا خاصه بین' کاعلم کسی کونہیں ہوسکتا۔ (ازال ، ۲۲۷) حالاتکہ حضور منگفام کے لیے تمہارے مخالفین سے دعویٰ کرتے ہی تہیں۔ بلکہ وہ بھی مانتے ہیں کہ بیہ باری تعالیٰ کا خاصہ ہے۔البتہ وہ حروف مقطعات کے بارے میں کہتے ہیں کدان کامعنی حضور ملافظ جانے ہیں۔ اگر آب پر دوسری قشم او جھل ندر ہتی تو ان کا موقف درست ثابت ہو جاتا۔ چلو وہ ہم سامنے لے آتے ہیں۔ یہاں یہ واضح رہے کہ سیوطی نے بیرتمام گفتگو امام محمد بن سلیمان المعروف ابن نقیب کی قتل کی ہے۔ دوسری مسم علوم قرآن کی بدہے کہ اللہ الثاني مااطلع الله عليه نبيه من تعالى ان اسرار قرآن يرحضور منافقا اسرار الكتاب واختصه به وهذا لايجوز الكلام فيه الاله غائبة كومطلع كرے۔ اور آب ہى كے ساتھ انہیں مخصوص فرما دے۔ اب اولمن اذن له واوائل السور من ان میں گفتگوآب سُلطا کے لیے ہی هذا القسم وقيل من القسم جائز ہوگی یا جس کو اجازت ہو اور الاول (الانقال:٣٥٣:٢٠) حروف مقطعات ال فشم ثاني ميس شامل ہیں۔ البتہ بعض کی رائے سے اس میں امام ابن نقیب نے واضح طور پرحردف مقطعات کے بارے میں واضح کر دیا ہے کدان کا حضور منافظ کم کوعلم دیا گیا ہے۔

### ٢\_حضور مَنْ لَيْنَا اورعلم امور ونيا

آپ نظیم سے علم امور دنیوی کا انکار کرتے ہوئے خالفین کی طرف سے پیش کردہ آیات قرآنیہ و نزلنا علیک الکتاب تبیانا لکل شی تفصیل کل شی مافرطنا فی الکتاب پر گفتگو کرتے ہوئے کہا ہے کہ یہاں مرادامور دیدیہ ہیں۔ دنیاوی اموران سے خارج ہیں۔ گر ہم عرض کرتے ہیں کہ اگر چہ ان آیات کی تفسیر میں مفسرین کی مختلف آراء ہیں۔ لیکن پ ۱۵ کی آیت "وکل شنی فصلنه تفضیلا" کی تفییر کے تحت بشمول امام رازی یہ تفریح ہے کہ قرآن میں دین و دنیا کے تمام امور کا بیان ہے۔ تمام مفسرین کے تقریباً یہ الفاظ ہیں۔

جس شے کی بھی شہیں احتیاجی ہے خواہ دینی ہو یا دنیاوی اس کا بیان

کل شئی مما تفتقرون الیه فی دینکم و دنیاکم

-4 00

(غرائب القرآن: ۱۳۳۳) (مفاتیج الغیب پ۵۱٬ ۲۰۰۵) (الکشاف: ۱۵۰۳) (الکشاف: ۱۵۰۳) (الکشاف: ۱۵۰۳) (انوارالتزیل ۱۵٬ ۳۱۰) روح المعانی، پ۵۱٬ ۱۵۱ (المظهری پ۵۱٬ ۲۳) وغیر بار

جب تمام مفسرین نے اس مقام پر واضح کر دیا ہے کہ قرآن میں وی اور دنیاوی تمام امور کا بیان ہے اور نزلنا علیک الکتاب تبیانا لکل شی نے تعین کر دیا ہے کہ بیرسول اللہ مالی کی خصوصیت اور مقام ہے۔ تو پھر جمیں کھلے ذہن کے ساتھ بیاتیم کول نہیں کر لینا چاہے کہ آپ مالی کے لیے قرآن

میں تمام امور کا بیان ہے۔خواہ وہ دینی ہوں یا دینوی۔ممکن ہے اس آیت کی کا طرف آپ کی توجہ ندگئی ہو؟

س\_علم نبوی اور منافقین

حضور من النظم نے چھتیں منافقین کو جعد کے اجتماع میں مسجد سے ذکیل کرکے نکال دیا۔ اس روایت پر آپ نے جو اعتراضات اٹھائے ہیں۔ وہ بھی محل نظر ہیں۔

۔ مثلاً سیدنا ابوسعود انصاری رضی اللہ عند کی روایت کے بارے ہیں آب لکھتے ہیں۔

"اول وجہ تو بیہ ہے کہ اس کی سند میں اضطراب ہے۔ عمدة القاری خصائص الکبری اور البدایة والنھایة 'میں صحافی کا نام عبداللہ بن مسعود آیا ہے کیکن حافظ ابن کثیر تفسیر میں نام بیر بتاتے ہیں۔ ابومسعود عقبہ بن عمرو (دیکھیئے تفسیر جسم ص ۱۸۰) اور روح المعانی میں ابن مسعود انصاری بڑا تھ کا ذکر ہے۔ (حالانکہ حضرت عبداللہ بن مسعود مہاجر ڈاٹھ ہیں انصاری نہیں ہیں) (ازالہ: ۲۷۱)

صحابی کے تام میں اختلاف ہونے کی وجہ سے روایت میں اضطراب ماننا اور اسے روایت کے تام میں اختلاف ہونے کی وجہ سے روایت کا خون نہیں؟ حالانکہ آج تک محدثین نے وجہ اضطراب اس اختلاف روایت کو قرار دیا جو اس کے رد وقدح کا سبب بن رہا ہو۔ اور جس اختلاف میں ایسی بات نہ ہو اسے اضطراب کی نے قرار نہیں دیا۔

## حافظ ابن حجرعسقلانی (التونی ۸۵۲) اضطراب کے بارے میں لکھتے

U

ایبا اختلاف جو حدیث کے رد و
قدح میں موثر ہو راویوں کا کسی
آدی کے نام میں محض اختلاف کرنا
موثر نہیں ہوتا اس لیے کہ اگر وہ
آدمی ثفتہ ہے تو پھر کوئی حرج نہیں۔

هوالاختلاف الذي يؤثر قدحاً و اختلاف الرواة في اسم رجل لايؤثر ذلك لانه ان كان ذلك الرجل ثقة فلاضير

(النكت على كتاب ابن الصلاح، ٣٢٩)

لین اگر آدمی ثقہ ہے لیکن راوبوں کا اس میں اختلاف ہوگیا او کوئی حرج نہیں۔ بیاتو عام لوگوں کے حوالے سے ہے۔ اور جب مرکز روایت صحابی ہو تو پھراختلاف کیسے موثر ہوگا؟

دلچسپ بات سے کہ آپ نے آ کے خودلکھا:

(ازالة الريب،٣١٤) اب خود ہى بتائے اس كے بعد بھى سى اعتراض كى گفجائش باتى رہ جاتى ہے؟ ہم يہال تعقی تاریخ كبير علامہ عبدالرحن بن يجی يمانی كا اہم نوٹ نقل ميے دیتے ہیں۔ جومسئلہ مل کر دیتا ہے۔ روایت بر مفتلو کرتے ہوئے لکھا۔

بہرصورت اس کے رادی وکیجے اور ابو تعیم دیگر سے قوی ہیں اور انہوں نے اسے حضرت ابومسعود رضی اللہ فی عند کے حوالہ سے بیان کیا ہے۔ اگر چہ کوئی دوسرا حضرت ابن مسعود اگر چہ کوئی دوسرا حضرت ابن مسعود

وعلى كل حال فوكيع و ابو نعيم اثبت من غيرهما وقد قالا عن ابى مسعود فان كان غيرهما قال عن ابن مسعود فقولهما اصح

(التاريخ الكبير، ٢٣،٧)

رضی اللہ عنہ کا نام لیتا ہے تو ان دونوں کا قول ہی اصح ہے۔

. آپ نے اس روایت پر دوسرا اعتراض اٹھاتے ہوئے لکھا۔

"دوسری وجہ یہ ہے کہ امام بیمیق کی اس سند میں ابو احمد الزبیری عن سفیان ..... الخ ..... واقع بیں۔ اور بیہ اگرچہ اکثر حضرات محدثین کرام کے نزدیک ثفتہ بیں۔ گرامام احمد بن صنبل فرماتے بیں کہ کثیر المخطاء فی حدیث سفیان (سفیان سے جب یہ روایت کرتے ہیں تو اس میں کثرت سے خطا کر جاتے ہیں) اور بیروایت بھی ان کی سفیان ہی سے ہے۔"

(ازالة الريب،١١٤)

ہم نے جب اس کی صحیح صورتحال کے لیے امام بیہی کی طرف رجوع کیا تو یہ سامنے آیا کہ انہوں نے بیروایت دو مقامات پر تین اساد سے ذکر کی ہے۔ دو اساد میں ابواحمد زبیری موجود ہی نہیں۔ ہم ان مقامات اور اساد کی نشاندہی کر دیتے ہیں۔ ملاحظہ فرمالیجئے۔

مقام اوّل

امام نے "أب ماجاء فی اخبارہ مُلَّقِظُم اسماء المنافقین و صدقه فی ذلک (حضور مَلِقَظُم) كا منافقین كے ناموں سے آگاہ كرنا اور اس بارے میں قلک (حضور مَلِقَظُم) كا منافقین كے ناموں سے آگاہ كرنا اور اس بارے میں آپ كا سچا ہونا) قائم كيا۔ اس كے تحت اسے دو اسناد سے نقل كيا وہ دونوں اسناد

يه إلى اخبرنا محمد بن عبدالله الحافظ حدثنا محمد بن عبدالله الصفار حدثنا احمد بن محمد البرنى حدثنا ابونعيم حدثنا سفيان عن سلمة بن كهيل عن رجل عن ابيه قال اراه عياض عن ابى مسعود رضى الله عنه -

اخبرنا ابو عبدالله الحافظ محمد بن عبدالله حدثنا احمد حدثنا ابو حذيفه حدثنا سفيان عن سلمة عن عياض بن عياض عن ابيه عن ابي مسعود رضى الله عنه (دلائل الدوة، ٢٨ ٢٨)

آپ نے ملاحظہ کیا جیمی کی دونوں روایات میں وہ راوی موجود ہی

نہیں جس پراعتراض ہے۔

مقام ثاني

عُردہ تبوک کے بعد کے واقعات بیان کرتے ہوئے باب قائم کیا۔ "باب تلقی الناس رسول الله حین قدم من غزوۃ تبوک" اس کے تحت روایت نقل کی تو اس میں بیراوی ہیں۔

(دلائل الله ق ،۲۸۳۵) کین اس کا پہلی روایت پر پچھ اثر نہیں ہوگا۔ کیا آپ پر لازم نہ تھا کہ اعتراض کرنے سے پہلے اچھی طرح اس روایت کی تحقیق کرتے؟ شاید آپ نے حافظ ابن کثیر کی البدلیة جز ۵ ص ۲۳ سے بیٹی کی روایت و کیھ کر اعتراض جڑ دیا اور بیٹی کی دلائل الدوۃ نہ دیکھی۔ حالاتکہ اصل دیکھ لیتے تو یہ اعتراض ہرگز نہ کرتے۔

آپ نے اس روایت کے راویوں کے بارے میں لکھا ابو احمد زبیری
کے بارے میں بچلی کہتے ہیں کہ ثقہ ہے۔ گر شیعہ ہے۔ اور ابو حاتم
فرماتے ہیں کہ حافظ حدیث شے۔ گر لہ اوحام (ان سے اوہام صاور
ہوتے رہتے تھے( تہذیب التہذیب ج ع ص ۲۵۵) اور دوسرے راوی
اس سند کے سلمہ بن کھیل ہیں۔ یہ اگر چہ ثقہ اور ثبت تھے گر بجلیٰ
یعقوب بن شیبہ اور امام ابوداؤد کہتے ہیں کہ ان میں تشیع تھا۔

(تهذيب جهم ١٥٤)

آپ کی بید عبارت اور اعتراض بڑھ کر بندہ دنگ رہ گیا۔ کیونکہ ایسا اعتراض کوئی شخ الحدیث عدا نہیں کرسکتا۔ کیونکہ محدثین نے باربار ہر جگہ تصری کی ہے کہ اس دور میں شیعہ ہونا سب طعن تھا۔ باس رافضی ہونا سب طعن تھا۔ یہی وجہ ہے امام بخاری جیسے لوگوں نے متعدد ایسے راویوں سے روایت لی جو شیحہ سے گر رافضی نہ تھے۔ ہم یہاں امام ذہبی (المتوفی، ۲۸۸۷) کا ایک اقتباس نقل کے دیتے ہیں۔ انہوں نے ابان بن تغلب کے بارے میں لکھا اس سے امام مسلم اور اصحاب سنن اربعہ نے روایت لی۔ بیشیعہ تھے۔ ان پر حدگی لیکن صادق تھے۔ ان پر حدگی لیکن مادت تھے۔ ان پر حدگی لیکن صادق تھے۔ ان پر حدگی لیکن صادق تھے۔ ان کا صدق ہمارے لیے جبکہ ان کی بدعت ان پر ہے۔

امام احمد بن صنبل ،ابن معين ،ابو حاتم نے انہيں تقد كہا۔ ابن عدى نے کہا بیہ غالی شیعہ تھے۔اس پر اعتراض ہوا۔

یہ سوال ہوسکتا ہے کہ کسی بدعتی کی توثیق اور اسے ثقہ و عادل کیسے قرار دیا جاسکتا ہے؟ اس کا جواب سے

کہ بدعت دوطرح کی ہے۔ بدعت

کے شیعہ ہوتا۔ یہ چیز دین ورع

تقویٰ اور صدق کے باوجود تابعین اور تبع تابعین میں کثرت کے ساتھ

تھی۔ اگر ان کی حدیث رو کر دی

جائے تو احادیث نبویہ کا ایک ذخیرہ

مسترو ہو جائے گا۔ اور بیہ بہت بڑا

فتنه اور فساد ہو گا۔ دوسری قشم بدعت

كبرى مثلاً كامل رافضي اور رفض

میں عالی ہونا سیدنا ابوبکر وغمر کے

فلقائل ان يقول: كيف ساغ توثيق مبتدع و حدثقة العدالة والاتقان؟ فكيف يكون عدلاً من هو صاحب بدعة؟ وجوابه 🧽 ان البدعة على ضربين. فبدعة صغرى غالى شيعه بمونا يا بلاغلو وتحرف صغرئ كغلو التشيع او كالتشيع بلاغلو ولا تحرف فهذا كثير في التابعين وتابعيهم مع الدين والورع والصدق فلورد حديث هولاء لذهب جملة من الاثار النبوية وهده مفسدة بينة ثم بدعة كبرى

والحط على ابي بكر و عمر

كالرفض الكامل والغلوفيه

کے دور میں بھی اس فتم کے لوگوں میں کوئی سچا اور امین نہیں بلکہ جھوٹ و تقیه ان کا تکیه اور نفاق ان کا اوڑھنا ہے حاشا و کلا ایسے لوگوں کی روایت کیسے کی جاسکتی ہے؟ سلف کے زمانہ اور عرف میں غالی شیعہ وہ نها جو حضرت عثمان مفترت زبير' حفرت طلحهٔ حفرت معاویه اور جن لوگوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خلاف جنگ کی۔ ان کے یارے میں طعن کرتا اور ان کو برا بھلا کہتا کیکن ہارے زمانہ عرف کے غالی ان کہار صحابہ کو کافر کہتے ہں اور سیخین سے دور بھاگتے ہیں۔ تو ایسے لوگ واقعة ضال اور علياً افضل منهما) المسلمة مفترى بين ليكن ابان بن تغلب سیخین کے بارے میں غلط رائے ۲'۵ مطبوعة المكتبة الاثريه نبين ركفتا تفار البنة حضرت على رضى طبع اولى)
 طبع اولى)

رجلا صادقا ولا مامونا عبل الكذب شعار هم والتقية والنفاق دثارهم فكيف يقبل نقل من هذا حاله! حاشا و كلافا لشيعي الغالي في زمان السلف وعرفهم هو من تكلم في عثمان و الزبير و طلحة و معاوية و طائفة ممن حارب علياً رضى الله عنه و تعرض لسبهم والغالى في زماننا و عرفنا هوالذى يكفر هولاء السادة و يتبرا من الشيخين ايضاً فهذا ضال معثر (ولم یکن ابان بن تغلب یعرض للشيخين اصلا ، بل قد يعتقد (ميزان الاعتدال جلدا ص

امام حاکم کے بارے میں وارد کردہ اس اعتراض کا جواب امام ذہبی

میں کہتا ہوں سے اعتراض ہرگز قلت كلاليس هو رافضيابل درست نبیس وه رافضی نبیس بلکه ان میں تشع ہے۔ (سيراعلام العبلا، ١١/١١) ميزان الاعتدال مين فرمات بين\_ قلت الله يحب الانصاف ما میں کہتا ہوں اللہ تعالی انصاف پیند فرماتا ہے۔ بير آ دي راقضي تبيس بلك الرجل رافضي بل هو تشيعي (ميزان،٣٠٨:٣) فقطشيعه بيل-فقط یادرہے ابواحد زبیری سے امام بخاری اور امام مسلم دونوں نے روایت لی ہے۔ اس دوسرے اعتراض کی تائید میں آپ نے لکھا شیعہ کا نظریہ علم غیب میں نیز حضرات صحابہ کرام کے اوپر طعن کرنے اور نفاق وغیرہ کے الزام عائد كرنے ميں كى سے تفی نہيں ہے اور ابن مردوبيكى روايت جو بطریق ابن مسعود رضی الله عنه سے مروی ہے۔ بیرالفاظ بھی مروی ہیں کہ: كنانعوف المنافقين على عهد مم آتحضرت مَنْ الله كم عهد مين رسول الله عليه الاببغضهم مرف اس علامت سے منافقول كو پہچانتے تھے کہ وہ حضرت علی رضی على ابن ابي طالب  اعتراض یہ ہے کہ منافقین والی روایت گھڑی گئی ہے۔ اور اس پر دلیل یہ ہے کہ اس میں بغض علی کو نفاق کی علامت مانا گیا ہے۔ عرض یہ ہے کہ یہ بات کسی شیعہ نے نہیں گھڑی بلکہ رسول الله منافق ہے صحت کے ساتھ ٹابت ہے کہ بغض علی علامت نفاق ہے۔ اس پر اعادیث صححہ وارد ہیں۔ مثلاً امام مسلم نے کتاب الایمان میں سیرتاعلی رضی اللہ عنہ سے حضور می اللہ عنہ ہیں۔ اللہ عومن و کہ مجھ (علی) سے مومن ہی محبت ان لا یحبنی الا مومن و کہ مجھ (علی) سے مومن ہی محبت لایبغضی الا منافق

(مسلم حديث ، ١٣١)

تیخ ناصر الدین البانی کی سلسلہ احادیث صحیحہ جلد ۲۹ میں دیکھے
لیس تا کہ تعلی ہو جائے۔ صحابہ نے ای بات کو پھیلا یا اور اپنایا اور آج بھی امت کا
بہی عقیدہ ہے ، رہا یہ محاملہ کہ دیگر صحابہ کی عداوت نفاق کیوں نہیں؟ کیا یہ
اعتراض رسول اللہ تا این پر نہیں کیا جا رہا؟ حالانکہ آب تا این مت آپ تا قیامت اس
کے ذریعے اہل بیت کے دشنوں کو اشکار فرمایا ہے۔ تو جو بات آپ تا قیامت اس
تعلیم کے مطابق ہو۔ اس پر مسلمان اعتراض کا تصور بی نہیں کرسکتا۔

م مطابق ہو۔ اس پر مسلمان اعتراض کا تصور بی نہیں کرسکتا۔

دوایت کی سند میں عیاض بن عیاض عن ابید عن ابن مسعود الح
ہے دیکھے البدایہ والنحایہ جلدہ ص کا و ابن کیر جلد می ص ۱۸ وغیرہ
اور کتب اساء الرجال میں عیاض بن عیاض عن ابید الح باپ اور بیٹے
دونوں کا کوئی پہنیں چل سکا کہ یہ کون تھے اور کیسے تھے؟ ثقہ تھے یا
ضعیف تھے؟ جو محض اس کی صحت کا مدی ہے۔ وہ سابق اعتراض کے
علاوہ ان دونوں کی تو یُق بھی کت الرحال سے پیش کرے۔ لیجیل

المنفقه ص ٣٢٦ طبع حيدرآ باد دكن ميں عياض بن عياض كا تذكرہ ہے۔ مراس میں اس کا بھی ذکر ہے ولم یذکو سماعاً عن ابیه ولا ابوہ عن ابی مسعود اور ذمہ داری سے ان کی توثیق اور ساعت کے بغیراس کی صحت کا ادعامحض باطل ہوگا۔ (ازالہ ۳۱۸) آب كا موقف توييب كه عياض بن عياض كا تذكره كتب اساء الرجال میں نہیں ملتا حالاتکہ تقریباً تمام کتب رجال میں ان کا تذکرہ موجود ہے۔ چند مشہور ومعروف کتب کے حوالہ جات ملاحظہ سیجئے۔ ارالتاريخ الكبيرللجاري جلدعص٢٣ ٢- كتاب الجرح والتعديل لابن ابي حاتم جلد٣ ص ٩٠٠٩ ٣١٤ كتاب الثقات لابن حبان جلده ص ٢٧٧ ٣ يتجيل المنفقه لابن حجرعسقلاني ص ٣٢٦ پھرآ ب کا بیر فرمانا کہ معلوم نہیں کہ ثقہ تھے یا ضعیف؟ اس وفت اس نے نہایت ہی پریشان کن صور تحال بیدا کر دی جب ہم نے ساتھ ہی آ ہے بیان کردہ تعجیل المنفقہ کا حوالہ اصل ماخذ سے دیکھا۔ اس مقام پر واضح طور پر امام ابن حجرعسقلانی نے انہی کے بارے میں لکھا۔ فوثقه ابن حبان انہیں این حیان نے ثقہ قرار دیا ہے اگريدآب نے ديکھا اورعدا ترك كرديا تواسے كيا كہا جائے گا؟ اقوا کتابک کفنی بنفسک الیوم علیک حسیبا۔
۲۔ بصورت صحت ان روایات سے صرف اتنا ہی ثابت ہوگا کہ چھتیں
منافق تھے اس سے یہ کیونکر ثابت ہوگا۔ کہ ان کے علاوہ اور کوئی منافق
نہ تھا۔ مسجد میں خطبہ جمعہ کے موقع پر چھتیں آ دمیوں کو نکال دینے سے یہ کیے لازم آیا کہ مدینہ طیبہ میں منافق صرف یہ تھے۔ باتی اورکوئی نہ تھا۔

تا ازالہ ۱۹۹۳)

نہ معلوم آپ ایسی باتیں کیوں لکھ رہے ہیں۔ آپ کے خالفین میں سے کی نے یہ بیس کہا کہ وہ چھتیں ہی تھے۔ وہ اس روایت سے اتیا خابت کرنا چاہتے ہیں کہ حضور طافح کو افراد منافقین کاعلم تھا۔ اور وہ خابت بھی ہورہا ہے۔ رہا یہ معاملہ کہ دیگر کوآپ طافح جانے تھے یانہیں؟ اگر آپ اس روایت کو کھمل سامنے لے آتے تو آپ کا اعتراض از خود ختم ہو جاتا آئے ہم آپ کے سامنے بوری روایت لاتے ہیں۔ شخ این مردو یہ حضرت ابوسعود انصاری رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں۔

حضور طافح نے ہیں۔

حضور طافح نے ہیں۔

تا ب طافح نے فرمایا۔

آپ طافح نے فرمایا۔

آپ طافح نے فرمایا۔

بعد میں آپ سُلُفُولُم نے جو تین مرتبہ فرمایا بلاشبہ میں سے اور فرمایا اللہ سے عافیت ما گوکا کیا معنی ہے؟ امام بیہ قی کی وہ روایت جس میں مولانا صاحب

کا مطعون رادی نہیں۔ اس کے الفاظ تو ہمارے مدعا کو نہایت واضح کر ویتے میں۔ جب چھتیں منافق ذلیل کر کے نکال دیے تو فرمایا: ان فیکم اومنکم منافقین فسلوا یااشبتم میں یا فرمایاتم میں سے کھھ لوگ منافق ہیں تو اللہ تعالیٰ ہے الله العافية (ولائل النبوة،٢٨٧: ١٨٥ عافيت مأتكو\_ ورمنثور کی روایت می صرف بی تھا کہتم میں لیکن یہاں واضح ہے کہتم میں منافق ہیں لینی کھ کو ہم نے نکال دیا ہے اور پھھ ابھی تم میں باقی ہیں۔ان ير برده ڈال رے ہيں۔ لبذا الله تعالى سے عافيث مالكو اور اسے ظاہر و باطن كو درست کرلوب الراقم محمد خان قادري جامعه اسلاميدلا بور فصيح روذ اسلاميه بإرك سمن آبادُ لا ہور موجوده ايثريس نوث فرماليس عامعه اسلاميدلام وررايجي سن ماؤستك سوسائنی (تھوکر نیاز بیک) لاہور قون:4-5300353

#### https://ataunnabi.blogspot.com/



### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

محرّم جناب مفتی محد خان قادری صاحب! السلام علیم

ابهنامہ ندائے الجسنّت لاہور اکتوبر۲۰۰۳ء کے شارہ میں آپ کا شائع

کردہ ایک خط پڑھا جس میں آپ نے حضرت والد صاحب دام مجددہم کی

کتاب ازالۃ الریب کی چند عبارات پر اعتراضات کیے ہیں اور برعم خود لکھا کہ

ازالۃ الریب کے بعض حوالہ جات کا حقیقت سے کوئی تعلق ثابت نہ ہوسکا نیز لکھا

کہ چند ماہ قبل مولانا سرفراز خان گلھٹوی سے براہ راست تحریری رابطہ کیا مگر

محرم! آپ کی اور آپ کا شائع کردہ خط پڑھے والوں کی معلومات

کے لیے عرض ہے کہ حضرت والدصاحب عرصہ تقریباً تین سال سے بستر علالت
پر ہیں' بھی طبیعت کچھ سنجل جاتی ہے اور بھی بہت خراب ہوجاتی ہے اس لیے
وہ کچھ لکھنا تو در کنار کچھ بڑھنے سے بھی قاصر ہیں' گزشتہ کی ماہ سے حضرت کی
طبیعت اس قدر خراب رہی کہ کی دفعہ لاہور ہینال واخل کرانا پڑا' حضرت کی
باری کے باعث اس دوران کی ڈاک کی طرف کوئی خاص توجہ بی نہیں دی جاسکی
اور اس دوران کی ڈاک و کیھنے کے بعد بی ظاہر ہوگا کہ خط کب آیا اور حضرت
نے اس پر کچھ لکھا یا نہیں؟ اس لیے آپ کے جواب میں تا خیر ہوگی اور مجھے تو
خط کا علم صرف اور صرف رسالہ میں شائع ہونے کے بعد ہوا ہے' اگر مجھے یا
خط کا علم صرف اور صرف رسالہ میں شائع ہونے کے بعد ہوا ہے' اگر مجھے یا
میرے بھا تیوں میں سے کسی کو بھی خط مل جاتا تو یقینا آپ کو جواب کا انتظار نہ

کرنا پڑتا اس لیے کہ خود غلط فہمی میں شکار لوگوں کے اعتراضات پر مشمل خطوط آتے ہی رہتے ہیں اور ان کو جواب بھی دیئے جاتے ہیں آپ کا خط بھی آپ کی ہی غلط فہمی کا شکار ہونے کا آئینہ دار ہے جبیبا کہ آگے اس کی تفصیل آرہی

پہلا اعتراض

جواب

محرّم مفتی قادری صاحب! آپ نے پہلا اعتراض بید کیا ہے۔
ازالۃ الریب میں منشابہات کے بارے میں علم نی منافیخ کے انکار پر
آپ (مولانا صفرر صاحب) نے مفتی احمہ یار خان صاحب تعیمی سے کہا ہے کہ مفتی صاحب کو صرف توضیح ہی د کیے لینی جاہیے جس میں تصریح موجود ہے ولم بظہر احدا من خلقه کہ اللہ تعالی نے متشابہات پر اپنی مخلوق میں سے کی کو بھی مطلع نہیں کیا۔ (ازالۃ الریب ص ۱۵۸) حالانکہ صاحب توضیح کی یہ اگلی تصریح آپ کو بھی د کیے لینی جا ہے تھی لان النبی صلی الله علیه وسلم اسبق نصریح آپ کو بھی د کیے ایس المنسابه والمجمل فصحال ان یخفی علیه معانی النصوص۔

(التوضیح ص ۱۹۲ مقدل فی الوتی)

محترم مفتی قادری صاحب! آپ کومولانا صفدر صاحب پر پھبتی کئے ہے قبل بغور وکیے لینا چاہیے تھا کہ بیر عبارت کس کتاب کی ہے آپ نے جو عبارت کس کتاب کی ہے آپ نے جو عبارت پیش کی ہے وہ التوضیح کی نہیں بلکہ المتنفیح کی ہے جو کہ التوضیح کا متن ہے۔ مولانا صفدر صاحب نے مفتی احمد یار خان صاحب کو تو شیح و کیھنے کی لوجہ

ولائی ہے اور آپ ان کے خلاف المتنقیح کی عبارت پیش کرکے پھبتی کس رہے ہیں آخراس کا کیا تک ہے؟ بیصرف آپ کی غلطہی کا بتیجہ ہے کہ آپ المتنقیح اور التوضیح متن اورشرح میں فرق ہی نہیں کر سکے۔ پھر مولانا صفدر صاحب نے تو مفتی احمہ بارخان صاحب کوان کے دعویٰ کے رو کے لیے توجہ دلائی تھی جو انہوں نے دعویٰ کیا تھا کہ حقی مذہب کا متفقہ نظریہ ہے کہ حضور علیہ السلام متشابہات کو جانے ہیں اس دعوی بر گرفت کرتے ہوئے کہا گیا تھا کہ مفتی صاحب کو صرف توضیح ہی دیکھ لینی جا ہے جس میں تضریح موجود ہے کہ اللہ تعالی نے اپنی مخلوق میں سے کسی کو بھی متشابہات پر مطلع نہیں کیا۔ کیا آپ نے جوعبارت پیش کی ہے اس سے مفتی احمد یار خان صاحب کا دعویٰ ثابت ہوتا ہے کہ بیر حفی ندہب کا متفقه نظریه ہے؟ اگرنہیں اور یقیناً نہیں تو پھر وکالت کا کیا فائدہ؟ پھریہ بات ملحوظ خاطررہے کہ''المتنقیح اور التوضیح متن اور شرح کا مصنف ایک ہی ہے اور قاغدہ ہے کہ اگر کسی آ دمی کی عبارات کا بظاہر تعارض ہوتو اس کی بعد والی بات کا اعتبار ہوتا ہے التنقیح متن ہے اور التوسیح شرح ہے اورمتن یقینا پہلے اورشرح بعد میں ہوتی ہے تو اعتبار التوضیح کی عبارت کا ہوگا جس میں صراحت ہے و لم یظهر احدا من خلقه علیه کراللہ تعالی نے اپنی مخلوق میں سے کسی کو بھی متابہات پر مطلع نہیں کیا اور التنقیح کی عبارت کا مفہوم کتاب کے سیاق وسباق کو محوظ رکھ كريبى ثابت ہوتا ہے كہ متاب اور مجمل كا اى قدرعلم مراد ہے جس سے نص كے معانى ظاہر ہول اى ليے آ مے عبارت ہے فاذا وضع له لزمه العمل پس جب آپ کے سامنے اس (منشابہ اور مجمل) کی وضاحت ہوگی تو اس پرعمل ری ہوگا۔مصنف نے اذا شرطیہ کے ساتھ اس کو بیان کیا ہے جس سے مراد

یہ ہے کہ جب وضاحت آپ کے سامنے ہوگی تو عمل ضروری ہوگا اور جب ظاہر نہ ہوگ تو عمل ضروری ہوگا اور جب ظاہر نہ ہوگ تو عمل بھی نہیں ہوگا' اگر معنف کے ہاں مجمل اور مقشابہ کا بالکلیہ علم مراد ہوتا تو وہ یوں کہتا کہ جب آپ تمام مجملات اور مقشابہات کاعلم رکھتے ہیں تو تمام آپ کے سامنے واضح ہوں گے اس لیے سب ہنشابہات اور مجملات پرعمل ضروری ہے حالانکہ یہ نہ کسی ولیل سے ثابت ہے اور نہ ہی التقصے اور التوضیح کی کوئی عبارت اس پر دلالت کرتی ہے۔

دوسرا اعتراض

محترم مفتی قادری صاحب! ازالۃ الریب میں علامہ سیوطیؓ کے حوالہ سے بینقل کیا ہے و متشابہ لا یعلمہ الا اللہ تعالی و من ادعی علمہ سوی اللہ تعالی فہو کاذب اس پر اعتراض کرتے ہوئے آپ نے لکھا حالا نکداگر اصل کتاب تغییر طبری جس سے سیوطی نے نقل کیا ہے آپ ملاحظہ فرماتے تو واضح ہو جاتا کہ یہ کلبی سے ہی روایت ہے جس کے بارے میں آپ نے ٹابت کیا کہ یہ کافر ہے یہ جموعا ہے الح

محترم! اگر آپ تفیر طبری میں صرف روایت کو ہی نہ و کیصے بلکہ امام طبری کے انداز کو بھی ملاحظہ فرماتے اور اسی کی روشنی میں ازالۃ الریب میں اس روایت کو پیش کرنے کے انداز کو و کیصے تو آپ کے سامنے حقیقت واضح ہو جاتی۔ امام ابن جربر طبری نے پہلے حضرت ابن عباس کا قول نقل کیا اور پھر اس کی تائید میں یہ کلبی والی روایت نقل کی وقد دوی بنحو ماقلنا فی ذالک ایضا عن رسول الله صلی الله علیه وسلم خبو فی اسنادہ نظر (تفیر

طرى ج اس ١٣٨) (كه بم في جو قول كيا ہے اس كے مطابق رسول الله منظم سے بھی ایک الیی خبر ہے جس کی سند میں نظر ہے) امام ابن جربر اس روایت کو احتجاج کے لیے نہیں بلکہ تائید کے لیے پیش کر رہے ہیں اور حضرت مولانا صفدر صاحب نے بھی پہلے وہ عبارات پیش کیں جن سے استدلال کیا ہے اور پھر فر مایا نیز ای صفحہ میں اس ہے قبل نقل کرتے ہیں تو بیعبارت واضح کررہی ہے کہ آ گے کی عبارت تائید میں پیش کی جا رہی ہے اور تائید میں کلیی جیسے راوی کی کمزور روایت پیش کی جاسکتی ہے کلبی براگر چہ سخت سے سخت الفاظ جرح نقل کیے گئے جیں مگر اس کے بارہ میں نظریہ یمی ہے کہ اس کی روایت ضعیف کمزور ہوتی ہے اس کو احتجاج اور استدلال کے طور پر تو نہیں لیا جاسکتا البتہ تائید میں پیش کیا جاسکتا ہے جبیا کہ خودمولانا صفدر صاحب نے ملاکاتب جلی کی کشف الطعون ج اص ١٧٥٥ كے حوالہ سے لكھا كەصحت كے اعتبار سے بخارى اورمسلم كے بعد تر مذی کا درجہ کیونکہ مصلوب اور کلبی کی روایات نقل کرے امام تر مذی نے ان کی تضعیف کی ہے تاکہ کوئی ان کی روایات سے مغالطہ نہ کھائے یا ان کو محض متابعات اور شواہر میں لائے ہیں ان کی روایت سے استدلال نہیں کیا (خزائن السنن ج اص ٢) اور ازالة الريب ميں كلبى سے مردى روايت سے متعلق لكھا ہے مگر بیسند کمزور اور ضعیف ہے اس قابل نہیں کہ اس سے احتیاج کیا جاسکے (ازالة الريب ص ٣١٣) ازالة الريب مين جہال كلبى برسخت جرح تقل كى گا بتواس كى وجديد ہے كداس كى روايت سے قرآن كريم كے مفہوم كے برخلاف ں کیا گیا ہے اس لیے فرمایا سے ہیں وہ شیر جن کی روایات حضرات عمومأ اورمفتي احمريار خان صاحب خصوصأ قرآن

کو کاٹنا چاہتے ہیں تا کہ ان کے غلط اور باطل عقیدے پر زدنہ پڑے (ازالة الریب ص ۱۳۱۸) کلبی جیسے راوی کی روایت سے استدلال ورست نہیں گر تائید میں اس کو پیش کیا جاسکتا ہے اور امام ابن جریر نے بھی اس کو تائید کے لیے پیش کیا ہے اور امام ابن جریر نے بھی اس کو تائید کے لیے پیش کیا ہے اور الیم کیا ہے اور مولا تا صفر رصاحب نے بھی تائید بنی کے لیے پیش کیا ہے اور الیم روایت کا احتجاج میں پیش کرتا غلط اور تائید میں پیش کرتا ہے ہونے کے بارہ میں تو فن حدیث سے معمولی وستری رکھنے والا بھی جانتا ہے نہ جانے آپ جیسے مفتی صاحب کی نظر سے یہ نمایاں اور واضح بات کیوں او جمل رہ گئی؟

تيسرااعتراض

محترم مفتی قادری صاحب! آپ نے تیرا اعتراض یہ کیا کہ مولانا صفدر صاحب نے امام سیوطی نے نقل کیا ہے کہ متشابہات کی تغییر میں اجتہاد کا کوئی وظل نہیں بلکہ ان کو جانے کی تین صورتیں ہوگتی ہیں یا تو قرآن کریم کی نص سے یا حدیث سے یا اجماع امت ہو۔ پھر آپ نے عبارت کا من گھڑت نقص سے یا حدیث سے یا اجماع امت ہو۔ پھر آپ نے عبارت کا من گھڑت میتجہ نکالا اور لکھا کہ وہ تو واضح کر رہے ہیں کہ حدیث کے ذریعہ سے اس کاعلم ہو سکتا ہے اور تیمی ہوگا جب حضور علیہ السلام اس سے آگاہ ہوں کے حالانکہ امام سیوطی تو فرما رہے ہیں کہ متشابہات کی تغییر اجتہاد سے نہیں کی جاسکتی بلکہ ان کو جانے کے لیے ان تین صورتوں میں سے کی ایک کی ضرورت ہے اور جب ان میں سے کوئی صورت بھی نہیں پائی جا رہی تو ان کاعلم بھی اللہ تحالیٰ کے سواکی کو میں ہوسکتا' آپ نے نہ جانے کہاں سے یہ نتیجہ نکال لیا جو آپ نے بیان کیا نہیں ہوسکتا' آپ نے نہ جانے کہاں سے یہ نتیجہ نکال لیا جو آپ نے بیان کیا ہے کی آگر آپ نے ای کا ترجمہ

جان بوجھ کر غلط نہیں کیا تو گزارش ہے کہ ترجمہ کرنے میں آپ کوغلطی لگی ہے اس لي كرعبارت ب فاذا لم يرو فيه توقيف من هذه الجهات علمنا انه مما استاثر الله تعالى بعلمه اس كا ترجمه يول ه كديس جب ان صورتول میں سے کسی سے واقفیت حاصل کرنے کی کوئی روایت مروی نہیں تو ہم نے جان لیا کہ بیان چیزوں میں سے ہے جن کے جانے میں اللہ تعالی بگانہ ہے اور ازالة الريب ميں بين القوسين بھي اسى مفہوم كى طرف اشاره كيا كيا ہے كداليي كوئى دليل موجود نبيس ب (ازالة الريب ص ١٧٢) عرآب نے اس عبارت كا ترجمہ یوں کیا ہے ان متشابہات کاعلم ان تنین میں ہے ایک ذریعہ سے حاصل ہو سكتا ہے قرآنی نص ياحضور سُلفظ كى طرف سے بيان يا اجماع امت سے اس کی تاویل ہو اگر ان میں ہے کوئی راہتمائی نہ لے تو ہم جان لیں گے کہ اللہ تعالی ہی جانتا ہے۔ امام زرکشی فرماتے ہیں کہ ان تینوں صورتوں سے واقفیت کی كوئى روايت بى نبيل اس ليے ہم نے جان ليا كه الله تعالى اس كے جانے ميں یگانہ ہے اور آپ فرما رہے ہیں کہ اگر ان میں سے کوئی راہنمائی نہ طے تو ہم جان کیں گے کہ اللہ تعالیٰ ہی جانیا ہے معمولی عربی جاننے والا بھی اس ترجمہ کو غلط قرار دے گا۔ پھر آپ نے امام زرکشی کی عربی عبارت جس میں بدالفاظ بھی میں فاذا لم یروفیہ توقیف من ہذہ الجہات پیش کرکے''جہ ولیر است دزدے کہ جراغ بلف آرد' کا نمونہ پیش کیا ہے اور آپ نے ایسا ترجمہ کرکے اعتراض کی توپ چلانے میں اپنے مسلکی روایتی انداز کو بجا طور پر برقرار رکھا

# چوتھا اعتراض

محترم مفتی قادری صاحب! آپ نے چوتھا اعتراض کرتے ہوئے ایوں کلام فرمایا ہے اور مولانا صفرر صاحب کو خطاب کرتے ہوئے لکھا ہے کہ آپ نے اپنی تائید میں اس مسئلہ پر امام سیوطی سے علوم قرآن کی تقلیم نقل کرتے ہوئے صرف اول قتم نقل کی جس میں بتایا گیا ہے کہ کنہ ذات باری اور وہ غیوب ہوئے صرف اول قتم نقل کی جس میں بتایا گیا ہے کہ کنہ ذات باری اور وہ غیوب جو اس کا خاصہ ہیں کا علم کسی کونہیں ہوسکتا۔ (ازالۃ الریب ص ۲۷۵) حالانکہ حضور علیہ السلام کے لیے تنہارے مخالفین سے دعوی کرتے ہی نہیں بلکہ وہ بھی مانے ہیں کہ یہ باری تعالی کا خاصہ ہے البتہ وہ حروف مقطعات کے بارے میں مانے ہیں کہ ان کا معنی حضور طابع ہاں گئے۔

محرم! مولانا صفررصاحب النه مخالفین کو خوب جانے ہیں اور اپنه خالفین کا تعین کر کے ہی ان کے خلاف قلم اٹھایا ہے ان کے خلافین وہ ہیں جن کا نظریہ یہ ہے کہ خدا تعالیٰ کا خاص علم غیب پیغیر پر ظاہر ہوتا ہے۔ (جاء الحق ص ۵۳) اور چن لوگوں نے اپنا نظریہ یوں بیان کیا ہے کہ اس آیت اور ان نفاسیر سے معلوم ہوا کہ خدائے قدوس کا خاص علم غیب حتیٰ کہ قیامت کا علم بھی حضور علیہ السلام کوعطا فرمایا گیا' اب کیا ہے جوعلم مصطفیٰ علیہ السلام سے باتی رہ گئ موجوں ہوا کہ خدائے قدوس کا خاص علم مصطفیٰ علیہ السلام سے باتی رہ گئ علیہ السلام کوعطا فرمایا گیا' اب کیا ہے جوعلم مصطفیٰ علیہ السلام سے باتی رہ گئ ہے (جاء الحق ص ۲۰ مقیاس حقیت ص ۲۰ س) جب مولانا صفدر صاحب کے خالفین اس نظریہ کے حال ہیں کہ اللہ تعالیٰ کا خاص علم بھی حضور علیہ السلام کو دیا گیا ہے تو آپ نے کیے کہ دیا کہ آپ کے خالفین حضور علیہ السلام کے لیے اللہ تعالیٰ کے خاص علم کا دعویٰ نہیں کرتے بلکہ دہ حردف مقطعات کے بادے ہیں تعالیٰ کے خاص علم کا دعویٰ نہیں کرتے بلکہ دہ حردف مقطعات کے بادے ہیں تعالیٰ کے خاص علم کا دعویٰ نہیں کرتے بلکہ دہ حردف مقطعات کے بادے ہیں تعالیٰ کے خاص علم کا دعویٰ نہیں کرتے بلکہ دہ حردف مقطعات کے بادے ہیں تعالیٰ کے خاص علم کا دعویٰ نہیں کرتے بلکہ دہ حردف مقطعات کے بادے ہیں تعالیٰ کے خاص علم کا دعویٰ نہیں کرتے بلکہ دہ حردف مقطعات کے بادے ہیں

کہتے ہیں کہ حضور علیہ السلام ان کامعنی جانتے ہیں۔ آپ جیسے مفتی صاحب کی انظر سے مولانا صفدر صاحب کے خطفین کا اوجھل رہ جانا اور پھراس حالت میں اعتراض کرنا انتہائی تعجب کا باعث ہے۔

يانجوال اعتراض

محترم مفتی قادری صاحب! آپ نے پانچواں اعتراض یہ کیا کہ مولانا صفدر صاحب نے تبیانا لکل شئی اور مافوطنا فی الکتاب پر گفتگو کرتے ہوئے کہا ہے کہ یہاں امور دیدیہ مراد ہیں حالانکہ کل شئی فصلناہ تفصیلاکی تفییر کے تحت بشمول امام رازی کی یہ تقریح ہے کہ قرآن میں دین و دنیا کے تمام امور کا بیان ہے الخے۔

محرم! یہاں بھی آپ کو غلط فہی ہوئی ہے مولانا صفدر نے باحوالہ تفاسر سے نقل کیا ہے کہ ان حضرات نے فرمایا ہے کہ یہاں امور دینیہ مراو ہیں باقی رہا ہے کہ کل شغی فصلناہ تفصیلاً میں مفسرین کرام نے امور دنیا کا ذکر بھی کیا ہے تو اس سے مولانا صفدر صاحب کے نظریہ کی نہیں بلکہ آپ حضرات کے نظریہ کی تردید ہوتی ہے اس لیے کہ جس کل کے عموم سے آپ حضرات ابنا نظریہ فابت کرتے ہیں اس کل سے خصیص مراد لے کرمفسرین کرام نے عوم ک نفی کی ہے کہ اس کل سے ہر ہر چیز مراد نہیں بلکہ ایے دینی اور دنیاوی امور مراد نبی جن کی طرف انسانوں کی احتیاجی ہے چنانچ تفیر مظہری میں ہے تحتاجون ہیں جن کی طرف انسانوں کی احتیاجی ہے چنانچ تفیر مظہری میں ہے تحتاجون الیہ فی امور الدین والدنیا (مظہری ج ۵ ص ۲۳) تفیر روح المعانی میں ہے تفتقر ون الیہ فی معاشکم ومعاد کم (روح المعانی ج ۵ ص ۳۱) اور

کشاف میں ہے مما تفتقوون الیہ فی دینکم و دنیا کم (کشاف ج ۲ ص ۲۵۲) اور ای طرح دیگر تفاسیر میں ہے اور ان تمام تفاسیر میں کل کوعموم سے پھیر کر تخصیص مراو لی گئی ہے کہ جن دنیاوی اور دینی امور کی طرف تمہاری احتیاجی ہے اس کی تفصیل ہم نے بیان کر دی ہے آپ نے جو یہ فرمایا ہے کہ کل شنی فصلناہ تفصیلا کی تفییر کے تحت بشمول امام رازی یہ تفریح ہے کہ قرآن میں دین و دنیا کے تمام امور کا بیان ہے۔ الح

تو عرض ہے کہ جمیں تو ان تفاسیر میں ہے کہ بیل ایک میں بھی ایسی کوئی عبارت نہیں ملی جس میں ہے کہ وین و دنیا کے تمام امور کا بیان قرآن کریم میں ہے أب نے جن تفاسیر سے حوالے دیئے ہیں اگر آب ان تفاسیر سے باحوالہ دکھا دیں کہ قرآن کریم میں دین و دنیا کے تمام امور کا بیان ہے تو ہم نہ صرف کھا دیں کہ قرآن کریم میں دین و دنیا کے تمام امور کا بیان ہے تو ہم نہ صرف آپ کے مطابق آپ کو حق محنت بھی انشاء اللہ العزیز پیش کریں گے۔

چھٹا اعتراض

محترم مفتی قادری صاحب! آپ نے چھٹا اعتراض بید کیا ہے کہ مولانا صفدر صاحب نے ایک ہی روایت سے متعلق راویوں کے صحابہ کے مختلف نام لینے کو اضطراب کہا ہے کہ کوئی راوی روایت کا مرکزی راوی حضرت ابن مسعود کو کوئی ایومسعود کو اور کوئی ابن مسعود انصاری کو قرار دیتا ہے اس پر آپ نے فرمایا کہ صحافی کے نام میں اختلاف ہونے کی وجہ سے روایت میں اضطراب ماننا اور اسے روایت کے رد وضعف کا سبب قرار دیتا کیا علم و دیائت کا خون نہیں؟ محترم قادری صاحب! یہاں بھی آپ کو غلط بھی ہوئی ہے اس لیے کہ محترم قادری صاحب! یہاں بھی آپ کو غلط بھی ہوئی ہے اس لیے کہ محد ثین کرام میں سے کسی نے رینہیں کہا کہ سند میں صحابہ کے ناموں کے سوا دیگر راویوں کے ناموں میں اختلاف ہوتو اضطراب ہوتا ہے بلکہ صحابہ کے ناموں میں اختلاف کو بھی اضطراب ہی کہا گیا ہے۔

مردست ایک بی حوالہ دیا جاتا ہے تا کہ آپ اپ نظریہ برغور کرسکیں ایک روایت ہے کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ مجھے سورۃ سود اور اس جیسی دیگر سورتوں نے بوڑھا کر دیا ہے اس روایت کے بارہ جیس ایام دارقطنی نے فرمایا کہ اس روایت میں گئی طرح سے اضطراب ہے ان میں ایک اضطراب یہ بیان کیا کہ بعض نے اسے حضرت ابو بکر کی ممنذ بعض اسے حضرت سعد کی اور بعض نے کہ بعض نے اسے حضرت سعد کی اور بعض نے ام الموشین حضرت عاکشہ رضی اللہ عنہا کی ممند شار کیا ہے اور علامہ سیوطی نے مضطرب کی اس مثال کو سیح کہا ہے۔ (تدریب الراوی ص ۱۲ اطبع مصر) یہاں مضطرب کی اس مثال کو سیح کہا ہے۔ (تدریب الراوی ص ۱۲ اطبع مصر) یہاں امام دارقطنی نے صحابہ کے ناموں میں راویوں کے اختلاف کو بھی اضطراب کہا ہے اور علامہ سیوطی نے اضطراب کہا ہے اور علامہ سیوطی نے اضطراب کی اس مثال کو سیح کہا ہے تو کیا ان حضرات نے بھی علم و دیانت کا خون کیا ہے؟

مخرم قاوری صاحب! بینلم و دیانت کا خون نہیں بلکہ محدثین کرام کے قاعدہ کے مطابق بات ہے جس تک آپ کی نظر نہیں پہنچ سکی اور پھر آپ نے علامہ ابن حجر کی جوعبارت نقل کی ہے اس میں بھی آپ کو غلط نہی ہوئی ہے اس علامہ ابن حجر کی جوعبارت نقل کی ہے اس میں بھی آپ کو غلط نہی ہوئی ہے اس لیے کہ وہ عبارت اضطراب سے متعلق نہیں بلکہ اس بارہ میں ہے کہ اگر راوی کی شخصیت کا تعین ہو جائے گر اس کے نام کے متعلق اختلاف ہواور وہ راوی ثقہ

ہوتو اس سے روایت کو کوئی فرق نہیں پڑتا' آپ نے جو حوالہ دیا ہے اس میں واضح عبارت ہے واختلاف الرواة في اسم رجل لا يوثر ذالك أيك بى آ دمی کے نام سے متعلق راویوں کے اختلاف سے روایت بر کوئی اثر نہیں بڑتا جبکہ وہ آ دمی ثقد ہو۔ آپ کی نظر سے اضطراب کی تعریف اوجھل رہی ہے اس عبارت کو پیش کرنے سے پہلے آب کو اضطراب کی تعریف اصول حدیث کی كتابوں سے ديكي كينى جاہيے تھى۔ يہ بات بھى ملحوظ خاطر رہے كہ اضطراب كى وجه نے اس شخصیت کو فرق نہیں بڑتا جس کے متعلق اختلاف ہوا ہے بلکہ اختلاف كرنے والے راويوں پر اعتراض ہوتا ہے كہ راوي صبط نہيں كرسكا (و يكھتے حاشيہ نخبة الفكرص ١٢ ، تدريب الراوي ص ١٦٩ طبع مصر) اس ليے آپ كا بيركهنا كه جب مركز روايت سحابي موتو پير اختلاف كيے موكا؟ يه اصول سے بالكل ناوا تفیت کی دلیل ہے اور منصب افتاء کے شایان شان نہیں ہے۔ پھر آپ نے الثاريخ الكبيرى جوعبارت پيش كى إس كا ترجمه كرنے بين بھى آب كفلطى كلى ہے عبارت میں ہے وقد قالا عن ابی مسعود جس کا ترجمہ ہے کہ ان دونوں حضرات نے عن الی مسعود کہا ہے جبکہ آب نے ترجمہ کیا ہے اور انہوں نے حضرت ابومسعود سے بیان کیا ہے اور بیرترجمہ بالکل غلط ہے اس لیے وکیج اور ابو نعیم کیے حضرت ابومسعود سے بیان کرسکتے ہیں جبکہ حضرت ابومسعود کی وفات ۴۸ ھے (الاصابہ ج۲مس ۴۸ ) اور حضرت وکیج کی ولادت ۱۲۸ھ یا ۲۹ ھے ہے۔ اور ابونعیم کی وفات ۱۲۸ھ ہے۔ اس لیے آپ کو ترجمہ کرنے میں غلطی گئی ہے۔

## سانوال اعتراض

محترم مفتی قادری صاحب! آپ نے ساتواں اعتراض کیا ہے کہ منافقین کے ناموں سے متعلق جو روایت ازالت الریب میں بیان کی گئی ہے اس کی تین اساد جیں دوسندوں میں ابواحد الزبیری رادی نہیں ہے صرف ایک سند میں ہے اور مولانا صفدر صاحب نے اس ایک سند کو لے کر اس کے رادیوں پر جرح کی ہے۔

محترم قاوری صاحب! گزارش ہیہ ہے کہ ان تینوں اساد میں سے یہی ایک سند بظاہر باتی اساد سے مضبوط ہے اس لیے اس کو مدنظر رکھا گیا ہے باتی دو اساد جوآپ نے ذکر کی ہیں ان میں سے ایک سند میں باتی کی علت کو چھوڑ کر عن رجل عن ابیلہ ہے نہ رادی معلوم اور نہ ہی اس کا باپ معلوم تو الی سند کا کیا اعتبار ہوسکتا ہے؟ اور دوسری سند میں عیاض بن عیاض ہے جس کے بارہ میں کیا اعتبار ہوسکتا ہے؟ اور دوسری سند میں عیاض بن عیاض ہے جس کے بارہ میں بخث ازالة الریب میں موجود ہے کہ اس کی تو یُن وعدم تو یُن کا پہتے نہیں لگ سکا نیز یہ کہ عیاض کی اپنے والد سے اور اس کے والد کی حضرت الوسعود سے ساعت نیز یہ کہ عیاض کی اپنے والد سے اور اس کے والد کی حضرت الوسعود سے ساعت مکل نظر ہے ۔۔۔۔ پھر آپ نے ابواجمد الزبیری کے بارہ میں کہا کہ ان میں تشیع تھا ہوئی ہوئی ہے روایت کو رد نہیں کیا جاسکتا تو یہاں بھی آپ کو غلط قبی ہوئی ہے۔ ایک ہے روایت کا رد ہونا اور ایک ہے ایسے رادی کی روایت کا دوجہ میں کمز در اورضعیف ہونا۔ بے شک ایسے رادی کی روایت رد قو نہیں ہوتی مگر اس کا درجہ ضرور کم ہو جاتا ہے اور اس کی روایت میں ضعف آ جاتا ہے اور الی جر ک

اس راوی کی روایات صحیحین میں ہیں مگراس کے باوجود علامہ ابن جحرفرماتے ہیں قلت احتج به البحماعة و ما اظن البخاری اخرج له شینا من افراده عن سفیان والله اعلم۔ (مقدمہ فخ الباری ص ۱۳۸۰) میرے خیال کے مطابق جب بیدراوی سفیان سے روایت کرنے میں متفرد ہوتو امام بخاری نے اس کی روایت نہیں درج کی اس سے واضح ہوجاتا ہے کہ یہ صحیحین کے راویوں میں سے روایت نہیں درج کی اس سے واضح ہوجاتا ہے کہ یہ صحیحین کے راویوں میں سے کہ امام بخاری تفرد کی صورت میں اس کی روایت لاتا مناسب نہیں سمجھتے ہاں اگر دوسرا راوی بھی ایسی روایت کر رہا ہوتو بھر اس کی روایت درج کی ہے۔

آتھواں اعتراض

 کوئی روایت صحیح نہیں ہے اور اگر کوئی روایت صحیح ثابت ہو جائے تب بھی وہ خبرواحد ہی رہے گی اور قرآن کریم کا جواب وہ ہرگز نہیں ہوسکتی۔ (ازالة الریب ص ۳۱۸ ۳۱۸) اتی واضح اور صریح عبارت نہ جانے کیوں آپ کی نظر ہے اور جس کی اور آپ نے کیسے ان کی جانب روایت کے من گھڑت ہونے کی نبیت کر دی ہے؟

محترم! دوسری غلط فہمی آپ کو بیہ ہوئی ہے کہ مولا تا صفرر صاحب نے بغض علی کو علامت نفاق ہونے کی تفی نہیں کی بلکہ صرف بغض علی کے علامات نفاق ہونے کی تفی نہیں کی بلکہ صرف بغض علی کے علامات نفاق ہونے کی نفی کی ہے اور دونوں باتوں میں نمایاں فرق ہے اور جو روایت انہوں نے چٹی کرکے اس کا روکیا اس میں حصر کے الفاظ ہیں کہ ہم صرف حضرت علی سے بغض کو علامت نفاق جانے تھے تو اس پرمولا نا صفدر صاحب نے گرفت کی ہے اور لکھا ہے کہ سوچنے کی بات ہے کہ کیا منافقوں کا بغض صرف حضرت علی سے تھا؟ (ازالة الریب ض ۱۳۱۸) آپ نے غلط ہی سے بغض علی کو علامت نفاق ہونے میں فرق نہ کرکے علامت نفاق ہونے میں فرق نہ کرکے علامت نفاق ہونے میں فرق نہ کرکے اعتراض کر دیا ہے آگر یہ فرق طور کھتے تو پھر اعتراض کی گنجائش ہی نہ رہتی۔

محترم مفتی قاوری صاحب! آپ نے نواں اعتراض بیرکیا ہے کہ مولانا صفدرصاحب نے کہا ہے کہ عیاض بن عیاض باپ تبیٹا دونوں کا تذکرہ کتب اساء الرجال میں نہیں ملتا حالا تکہ تقریباً تمام کتب رجال میں ان کا تذکرہ موجود ہے اس پر آپ نے چند حوالے دیتے ہیں (۱) الباری الکہیرللبخاری جے مص۳۳۔

محترم! آپ تذکره کا مفہوم ہی نہیں سمجھے تذکره کا مطلب صرف ان کے نام کا آ جانانہیں بلکہ تذکرہ کامفہوم یہ ہے کہ اس کی ثقامت یا عدم ثقامت کو بیان کیا گیا ہو ای لیے مولانا صفدر صاحب نے فرمایا کہ ان کی ثقابت وعدم ثقامت ثابت نہیں ہوسکی التاریخ الكبير كا جو حوالہ آب نے دیا اس میں ان كى ثقابت یا عدم ثقابت کا کہاں ذکر ہے؟ (۲) دوسرا حوالہ آپ نے کتاب الجرح والتحديل ج ٣ ص ٢٠٠٩ كا ديا ہے اس ميں بھي نقابت و عدم ثقابت كا كوكي ذكر نہیں۔ (۳) تیسرا حوالہ آپ نے کتاب الثقات لابن حبان کا دیا ہے اس میں بھی سوائے اس کے کوئی تذکرہ نہیں کہ این حبان نے ان کو کتاب الثقات میں ذكر كيا ہے۔ (٣) چوتھا حوالہ آپ نے تعجیل المنفعة كا دیا ہے اس كے متعلق تو خود مولانا صفدر صاحب نے لکھا ہے کہ تعمیل المنفعة میں ہے کہ عیاض نے اپنے باب سے اور اس کے باب نے حضرت ابومسعود سے ساعت نہیں کی اور ذمہ داری سے ان کی تو ثیق اور ساعت کے بغیر اس کی صحت کا ادعاء محض باطل ہوگا۔ (ازالة الريب ص ١٦٨) نيز تعجيل المنفعة بين صرف ابن حبان كا اس كو ثقات میں شامل کرنے کا ذکر ہے اور ابن حبان کے نزد بیک تو ایبا مجبول الحال راوی جس پر نہ جرح ثابت ہواور نہ ہی اس کی تعدیل ثابت ہووہ ثقہ ہوتا ہے (الرفع والكميل ص ١٣٨٨ تدريب الراوي جاص ١٠٨) جبكه محدثين كرام كے نزديك روایت کے قبول کے لیے راوی کا عادل اور ضابط ہونا ضروری ہے۔ (تدریب الراوی جاص ۱۰۵) محترم! اگر آپ عیاض بن عیاض باپ بیٹے کی توثیق اور ان کی ساعت باحوالہ ثابت کر دیتے تو آپ کی بات کا وزن ہوتا مگر اس جانب آپ نے توجہ ہی نہیں کی اور نہ ہی باپ بیٹے کی ثقابت اور ساعت کرسکے ہیں تو الیمی صورت میں آپ کی بات کا کیا وزن رہ جاتا ہے؟

دسوال اعتراض

محرم مفتی قادری صاحب! آپ نے وسوال اعتراض آخر میں بید کیا ہے کہ مولانا صفدرصاحب نے لکھا ہے کہ مجد سے چھتیں منافقین کو نکالا گیا تو کیا اور منافق مدینہ میں نہ تھے؟ اس پر آپ نے لکھا کہ آپ کے مخالفین میں سے کسی نے نہیں کہا کہ وہ چھتیں ہی تھے وہ اس روایت سے اتنا تابت کرنا چاہتے ہیں کہ حضور مُل فیل کو افراد منافقین کا علم تھا ' پھر آگے آپ نے لکھا کہ امام جہی کی وہ روایت جس میں مولانا صاحب کا مطعون راوی نہیں اس کے الفاظ تو ہمارے مدعا کو نہایت واضح کر دیتے ہیں۔

محترم! اس کے بارہ میں پھے کہنے کی ضرورت نہیں اس لیے کہ اس بحث کو ازالۃ الریب میں بنظر انصاف و کیھنے والا آپ کے اعتراض کے بوگس ہونے کو بخو بی جان سکتا ہے ہم یہاں آپ سے صرف بیر تقاضا کرتے ہیں کہ آپ نے جو اس عبارت میں وعویٰ کیا ہے کہ بیری کی وہ روایت جس میں مولا نا صاحب کا مطعون راوی شہیں اس روایت کے الفاظ ہمارے مدعا کو نہایت واضح کر دیتے ہیں تو مولا نا صفور صاحب نے اس مسئلہ سے متعلق روایت کے راوی ابو احمد الزبیری اور عیاض بن عیاض پر طعن کیا ہے کہ ان کی وجہ سے روایت کرور ہے البندا آپ اپنے دعویٰ کے مطابق امام بیری کی ایسی روایت پیش فرما دیں جس البندا آپ اپنے دعویٰ کے مطابق امام بیری کی ایسی روایت پیش فرما دیں جس میں مولا نا صاحب کا مطعون راوی نہ ہو ھاتو ا ہر ھانگھ ان گنتم صادقین۔



#### https://ataunnabi.blogspot.com/



### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ربنا لاتجعل في قلوبنا غلاً للذين امنوا ربنا انك رؤف رحيم

اللهم ارنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه وارنا الباطل باطلاً وارزقنا اجتنابه

محترم مولانا حافظ عبدالقدوس قارن صاحب

آپ نے ماہنامہ نفرۃ العلوم ماہ دسمبر ۲۰۰۳ء میں اپنے والدگرامی (اللہ تعالیٰ انہیں صحت کاملہ عطا فرمائے) کی کتاب ازالۃ الریب پر ہمارے وارد کردہ دی اعتراضات کا جواب تحریر کیا' جس پر ہم مظاور ہیں چونکہ ہم نے یہ خط اپنے ماہنامہ سوئے حجاز ماہ اکتوبر ۲۰۰۳ء میں شائع کیا لہٰذا ہم اپنا فریضہ سمجھتے ہوئے آپ کا جواب اور ساتھ ساتھ کچھ گزارشات بھی اس میں شائع کردہے ہیں۔

ا\_اعتراض وجواب

# يبلا اعتراض وجواب بيرے ح

ازالۃ الریب میں متنابہات کے بارہ میں علم نبی منافی کے انکار پرآپ (مولانا صفدر صاحب) نے مفتی احمد یار خان صاحب نعیمی سے کہا ہے کہ مفتی صاحب کو صرف توضیح ہی د کیے لینی چاہیے جس میں تقریح موجود ہے۔ ولم ینظہر احدامن خلقه کہ اللہ تعالی نے متنابہات پر اپنی مخلوق میں سے کسی کو محمد مطلع نہیں کیا۔ (ازالۃ الریب ص ۸۲۷) حالانکہ صاحب تو تینے کی یہ اگلی ا

تَصْرَحُ آپ کو بھی دکھے لینی جائے تھی۔ لان النبی صلی الله علیه وسلم اسبق فی العلم وانه یعلم المتشابه والمجمل فمحال ان یخفی علیه معانی النصوص۔

(التوضیح ۱۳۹۳ فصل فی الوکی)

جواب

محرم مفتی قادری صاحب! آب کومولانا صفدر صاحب بر پھبتی کینے سے قبل بغور و کھے لینا جا ہے تھا کہ بیر عبارت کس کتاب کی ہے آ ب نے جو عبارت بیش کی ہے وہ التوضیح کی نہیں بلکہ المتنقیح کی ہے جو کہ التوضیح کا متن ہے۔ مولانا صفدر صاحب نے مفتی احمد بار خان صاحب کوتوضیح و کیھنے کی توجہ ولائی ہے اور آب ان کے خلاف التنقیح کی عبارت پیش کر کے پھبتی کس رہے بیں آخراس کا کیا تک ہے؟ بیصرف آپ کی غلط بھی کا نتیجہ ہے کہ آپ التنقیح اور التوضیح متن اور شرح میں فرق ہی نہیں کر سکے۔ پھر مولانا صفدر صاحب نے تو مفتی احمد بارخان صاحب کو ان کے دعویٰ کے رد کے لیے توجہ دلائی تھی جو انہوں نے دعویٰ کیا تھا کہ حنفی نرجب کا متفقہ نظریہ ہے کہ حضور علیہ السلام منشابہات کو جانتے ہیں' اس دعویٰ بر گرفت کرتے ہوئے کہا گیا تھا کہ مفتی صاحب کوصرف توضیح ہی و کھے لینی جاہیے جس میں تصریح موجود ہے کہ اللہ تعالی نے اپنی مخلوق میں سے کسی کو بھی متشابہات پرمطلع نہیں کیا۔ کیا آپ نے جوعبارت پیش کی ہاں سے مفتی احمد یارخان صاحب کا دعویٰ ثابت ہوتا ہے کہ بیر خفی ندہب کا متفقہ نظریہ ہے؟ اگر نہیں اور یقیناً نہیں تو پھر وکالت کا کیا فائدہ؟ پھر بیہ بات ملحوظ خاطریہ ہے؟ اگر نہیں اور التوضیح متن اور شرح کا مصنف ایک ہی ہے اور قاعدہ خاطر رہے کہ 'المتنقیح اور التوضیح متن اور شرح کا مصنف ایک ہی ہے اور قاعدہ

ہے کہ اگر کسی آ دمی کی عبارات کا بظاہر تعارض ہوتو اس کی بعد والی بات کا اعتبار موتا ب التنقيح متن ب اور التوقيح شرح ب اورمتن يقيناً يهلي اورشرح بعد میں ہوتی ہے تو اعتبار التوضیح کی عبارت کا ہوگا جس میں صراحت ہے و لم یظهر احدا من خلقه علیه که الله تعالی نے اپن مخلوق میں ہے کسی کو بھی متشابہات پر مطلع نہیں کیا اور المتنقیح کی عبارت کامفہوم کتاب کے سیاق وسیاق کو ملحوظ رکھ كريمي ثابت ہوتا ہے كەمتشابداور جمل كا اى قدرعلم مراد ہے جس سے نص كے معانی ظاہر ہوں ای لیے آ کے عبارت ب فاذا وضح له لزمه العمل پس جب آپ کے سامنے اس (متثابہ اور مجمل) کی وضاحت ہوگی تو اس برعمل ضروری ہوگا۔مصنف نے اذا شرطیہ کے ساتھ اس کو بیان کیا ہے جس سے مراد یہ ہے کہ جب وضاحت آپ کے سامنے ہوگی توعمل ضروری ہوگا اور جب ظاہر نہ ہوگی تو عمل بھی نہیں ہوگا' اگر مصنف کے ہاں مجمل اور منتاب کا بالکلیہ علم مراد ہوتا تو وہ یوں کہتا کہ جب آ بے تمام مجملات اور متشابہات کاعلم رکھتے ہیں تو تمام آب کے سامنے واضح ہوں گے اس لیے سب متثابہات اور مجملات برعمل ضروری ہے حالانکہ بیرنہ کسی دلیل ہے ثابت ہے اور نہ ہی التنقیع اور التوضیح کی کوئی عبارت اس مرولالت کرتی ہے۔ محترم آپ نے جواب میں درج ذیل باتیں تحریر کیں ہیں۔ تمہاری پیش کردہ عبارت التوضیح کی نہیں بلکہ المتنقیح کی ہے لہذا اسے التوضیح کی عبارت قرار دینا زیادتی ہے۔ التوضیح کی عبارت قرار دینا زیادتی ہے۔ شہبیں ان دونوں کے متن وشرح ہونے کا فرق معلوم نہیں ہورکا۔ ان دونوں کتب کا مصنف ایک ہے۔ التنقیح متن اور التوفیح شرح ان دونوں کتب کا مصنف ایک ہے۔ التنقیح متن اور التوفیح شرح

۔ ہے چونکہ بعد کی ہے لہٰذا اس کا اعتبار ہوگا نہ کہ متن کا اور تمہاری پیش کردہ عبارت متن کی ہے۔

ا۔ پھر وہاں اذا کا لفظ ہے جوشرطیہ ہونے کے ناطے واضح کر رہا ہے کہ حضور مَالَیْظُم تمام منشابہات کا علم نہیں رکھتے ہاں اگر ان میں سے آپ منافیظ کوعلم ہوگیا تو پھرعمل لازم ہوگا ورنہ نہیں۔

۵۔ سب متثابہات اور جملات کا آپ منافیظ کوعلم حاصل ہے یہ نہ کی
دلیل سے تابہ ہے اور نہ ہی التنقیع اور التوقیع کی کوئی عبارت اس
یر ولالت کرتی ہے۔

# جواب کا تجزیہ

ہم ان پانچ چیزوں کا نمبر وار تجزید کرتے ہیں ان میں سے پہلے پانچوں کو گینے ہیں ان میں سے پہلے پانچوں کو لیتے ہیں کیونکہ پہلا بنیادی اختلاف سامنے یہ آرہا ہے کہ کیا علماء احناف کے نزد یک حضور منافقی کو متنابہات کاعلم ہے یانہیں؟

اگریہ بات ٹابت ہو جائے تو باقی معاملات کی ٹانوی حیثیت رہ جاتی ہے ہم یہاں آپ کے والدگرامی کی عبارت نقل کرکے علماء احناف کا موقف ذکر کردیے ہیں مولانا لکھتے ہیں:

"مفتی احمہ یار خال صاحب کی جہالت ملاحظہ ہو وہ لکھتے ہیں (و ما یعلم تاویلہ الا اللہ) جواب اس آیت ہیں کہال فرمایا گیا کہ ہم نے متثابہات کاعلم کس کو دیا بھی نہیں المی ان قال اس لیے حفی ندہب کا متفقہ عقیدہ ہے حضور علیہ السلام متثابہات کو جانتے ہیں بلفظہ (جاء الحق ص سماا)

حنفیوں کا بیعقیدہ اور وہ بھی اتفاقی ؟ لاحول ولاقوۃ الا باللہ اس میں خاصا اختلاف ہے مفتی صاحب کو صرف توضیح ہی دکھے لینی جاہیے جس میں یہ تصریح موجود ہے۔ ولم یظھر احد امن خلقہ علیہ (ص۱۵) کہ اللہ تعالیٰ نے متنابہات پر اپنی مخلوق میں ہے کی کو بھی مطلع نہیں کیا اور حمامی ص ۱۰ پر ہے وھو مالا طریق لدر کہ اصلا کم متنابہ وہ ہے کہ اس کے حاصل ہونے کی کوئی سبیل نہ ہو۔

اور آپ کا کہنا بھی یہی ہے کہ حضور منافیظ کا تمام منشابہات اور مجملات کا جانا ''نہ کسی دلیل ہے کہ حضور منافیظ کا تمام منشابہات اور مجملات کا جاننا ''نہ کسی دلیل ہے تابت اور نہ ہی آتھے اور التوضیح کی کوئی عبارت اس پر دلالت کرتی ہے۔''
دلالت کرتی ہے۔''

باپ اور بیٹے کی گفتگو ہے یہ بات سامنے آ رہی ہے اس پر کوئی ولیل نہیں کے حضور مزافیظ تمام متشابہات و مجملات کاعلم رکھتے ہیں اور اگر کوئی الیمی بات کہنا ہے تو اس پر اشکار رہنا جا ہے کہ اس میس خاصا (بہت زیادہ) اختلاف ہے۔ علم نبوی اور منشابہات

اس سلسلہ میں ہماری گزارش ہے ہے کہ اہل علم خصوصاً علماء احناف نے کتاب وسنت کی روشنی میں ہر جگہ بہت ہی واضح الفاظ میں تحریر کیا ہے کہ حضور طاقیاً منتابہات کا علم رکھتے ہیں اور اگر کسی نے اس کے خلاف بات کی تو اسے قابلِ اعتناسجھنا تو در کنار بلکہ اس کی خوب تر دید کی اس پر درج ذیل دلال شاہد ہیں۔

قرآنی دلائل

متشابہات کا علم حضور طافی کو حاصل ہے مفسرین کرام نے اس پر

ورآنی ولیل بیدی ہے کداللہ تعالی کا فرمان ہے۔

رحمٰن نے قرآ ن سکھایا

الرحمن علم القرآن

تمام مفسرین نے لکھا ہے کہ اللہ تعالی نے حضور مَالِیُلِم کو صرف الفاظ قرآنی سے ہی نہیں بلکہ اس کے تمام معانی سے بھی آگاہ فرمایا پھر اس پر سے

اشكال وارد ہوا كم متشابهات كے بارے ميں تو ارشاد بارى تعالى ہے۔

اللہ کے سوا ان کی تاویل کوئی نہیں

وما يعلم تاويله الا الله 🌏 📗

جانتا\_

بظاہر ان دونوں آیات میں تعارض ہے امام فخر الدین رازی لکھتے ہیں مراز مراک اشال اسکال م

يبال بيسوال الفايا جاسكتا ہے۔

کیف یفهم قوله تعالی علم الله تعالی کا ارتثاد گرامی اس نے

القرآن مع قوله تعالى وما يعلم قرآن سكمايا كامفهوم كيا هوگا جَبكه

تاویله الا الله اس کا ارشاد گرای ہے اور اس کی

تاویل اللہ کے سواکوئی نہیں جانتا۔

اس کے جواب میں فرماتے ہیں کہ دوسری آیت کے بارے میں

مفسرین کی دو آراء ہیں۔

۔ ہیں تو اب ان کے ہاں تمام قرآن کے معانی رسوخ فی العلم والے بھی جانبے ہیں لہٰذا اس صورت میں کوئی اشکال نہیں۔

بعض لفظ الله پر وقف کرتے ہیں ان پر اعتراض ہوگا کہ جب بعض

آیات کی تاویل بندہ نہیں جان سکتا تو پھر تمام قرآن سکھانے کا کیا

اس کے دوجواب دیتے ہیں۔

بندے اگر چه بالیقین اس کامعیٰ نہیں جانتے لیکن بقدر طاقت وامکان حانتے ہیں۔

الله كے سوانہ جانے كامفہوم بيہ۔

کہ اس کے علاوہ از خود کوئی نہیں جانتا جب تک وہ نہ بتائے سے اس طرف اشارہ ہے کہ کتاب اللہ دیگر کتب کی طرح نہیں جن سے محض توت ذکاوت و علوم کے ذریعے

اما غيره فلا يعلم من تلقاء نفسه مالم يعلم فيكون اشارة الى ان كتاب الله تعالى ليس كغيره من الكتب التي يستخرج مافيها بقوة الذكاء والعلوم

(مفاتح الغيب بـ ٢٤ ٣٣٤) مسأئل كا استنباط كرليا جائے-

لینی اللہ تعالیٰ کی عطا ہے بندے بھی ان کاعلم رکھتے ہیں البذا تعارض

ختم ' تو حضور مَنْ فَيْمُ بطريق اولى ان ے آگاہ ہوں گے۔

۲\_ وعده کی خلاف ورزی

سورة القيامة من ارشاد بارى تعالى ہے:

لاتحرک به لسانک لتعجل اے عبیب آپ اے جلدی یادکرنے به ان علینا جمعه وقر آنه فاذا کے لیے اپی زبان کو حرکت نہ دیں ہمارے ذمہ ہے اس کوجع کرنا اور اسے

قر آنه فاتبع قرائه ثم ان علينا

بيانه پڑھاتا جب ہم اے پڑھیں تو ای یڑھنے کی اتباع کریں پھر ہمارا ہی ذمہ (القيامة ٢ ا تا ٩ ١) ہے اس کو کھول کر بیان کر دینا۔ ان آیات میں اللہ تعالی نے این رسول اللہ منافق سے جو وعدے فرمائے ان میں سے ایک نیے ہے کہ ہم آپ کو قرآن کی تمام تفصیل سے بھی آگاہ كريں كے مفسرين فرماتے ہيں اگر ہم بيامانيں كه آپ منظم كو پھھ آيات قرآنی (متشابہات ) کے معانی ہے آگاہی نہیں عطاکی گئی تو بیہ وعدہ کی خلاف ورزى ہے حالانكد الله تعالى كا وعدہ كے خلاف كرنا محال ہے۔ قاضى ثناء الله ياني ي (الهتوفي، ١٢٢٥) لكست بين اكر مان ليا جائ رسول الله مَالِيْلِمُ مُتَشَابِهِات كاعلم نبيس ركهة \_ ولم یکن القرآن باسره بیاناً او تمام قرآن بیان و برایت تهیں وهدى ويلزم ايضاً الخلف في رے گا اور اس وعدہ الی شم ان علینا بیانه کی مجمی خلاف ورزی الوعد بقوله تعالىٰ ثم ان علينا بیانه فانه یقتضی ان بیان القرآن لازم آئے گی حالاتکہ اس کا تقاضا بی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے محكمه و متشابه من الله تعالى للنبى صلى الله عليه وسلم قرآن کے محکمات اور متشابیات کا ضروری حضور من این اور (المنظیری استروری اور (المنظیری ۱۳۴۱) الازم ہے۔ واقع کرنا ضروری اور المنظیری ۱۳۴۱) وما یعلم تاویله الا الله کی تغییر میں اس مسئلہ پر تفصیلاً گفتگو کرتے

ہوئے لکھا اس آیت مبارکہ میں اس پر دلالت نہیں ہے کہ حضور طافیا منشابہات کے معانی سے آگاہ نہیں۔

اور بدكيسے ہو؟ حالانكد اللہ تعالى كا ارشادگراى ہے شم علينا بياند جس كا تقاضا ہے كہ اللہ تعالى كى طرف كا تقاضا ہے كہ اللہ تعالى كى طرف سے قرآن كے محكم و متشابہ كا بيان حضور من في الله كا كى اللہ على المرب الله كا بيان ميان ميان كوكى شے قرآن كى آپ سے جائز نہيں كوكى شے قرآن كى آپ منظاف ورزى منظاب قائدہ سے خالى اور وعدہ كى خلاف ورزى النام آئے گی۔ لازم آئے گی۔ لازم آئے گی۔

كيف و قال الله تعالى ثم علينا بيانه فانه يقتضى ان بيان القرآن محكمه و متشابهه من الله للنبى صلى الله عليه وسلم الله للنبى صلى الله عليه وسلم واجب ضرورى الايجوز ان يكون شنى منها غير مبين له عليه السلام والايخلو الخطاب عن الفائدة ويلزم الخلف فى الوعد

(المظهرى، ٢: ١١)

يبى الفاظ " فتم علينا بيانه "كي تفير من لكهة بين \_ (الصاء ١٣٨١)

امت کے دومؤقف

کیا منشابہات کا علم اہل علم کو حاصل ہوسکتا ہے؟ اس میں علاء امت کے دواقوال ہیں۔

امت کی اکثریت خصوصاً علماء احناف کا مسلک بیہ ہے کہ ان کا علم امت کے اہل علم کو دنیا میں حاصل نہیں ہوسکتا البتہ آخرت میں آگاہی ہوجائے گی۔ اختلاف کی بنیاد

اس علمی اختلاف کی بنیاد بھی اہل علم پر واضح ہے سورہ ال عمران کی آیت نمبرے کے مقدس الفاظ۔

> وما يعلم تاويله الإالله والراسخون في العلم مِن وقف كهال ٢٠١٠ اول موقف والع كهتم بين \_

اسم جلالت پر وقف ہے معنی ہوگا انہیں اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔
جبکہ دوسروں کا موقف ہے کہ واؤ عاطفہ ہے المواسخون فی العلم کا اس پر
عطف ہونے کی وجہ سے مفہوم یہ ہے۔ ان کی تاویل اللہ تعالی اور رسوخ فی العلم
والے ہی جانے ہیں بعض نے اسے جمہور کا موقف بھی قرار دیا ہے۔ امام
بدرالدین زرکشی (۱۹۵۷) لکھتے ہیں۔

والوقف على قوله والراسخون وقف والراسخون پر ہے قاضى قال القاضى ابو المعالى انه قول الوالمعالى كے بقول يهى جمہور كا الجمهور وهو مذهب ابن موقف ہے اور يهى حضرت ابن

مسعود، ابی بن کعب اور حضرت ابن عباس رضی الله عنهم کا مذہب ہے بعض نے ان سے اس کے مخالف جونقل کیا ہے وہ غلط ہے۔

مسعود وابی بن کعب و ابن عباس ومانقله بعض الناس عنهم بخلاف ذلک فغلط (البربان فی علوم القرآن،۲۲:۱۲۲) بعض نے اسے ہی سیح وصواب لکھا ہے۔

امام ابوعبدالله محمد قرطبی نے بیرائے ان الفاظ میں نقل کی ہے:

وقف (والراسخون فی العلم) پر ہوگا ہمارے شخ ابوالعباس احمد بن عمرو نے فرمایا صحیح بہی ہے کیونکہ ان کو رائخ قرار دینے کامعنی یہی ہے کہ دہ دوسروں سے زیادہ علم رکھتے ہیں۔ الوقف على هذا يكون عند قوله والراسخون في العلم قال شيخنا ابوالعباس احمد بن عمرو هو الصحيح فان تسميتهم راسخين يقتضى انهم يعلمون اكثر

(الحامع لاحكام القرآن ١٣:١٠)

تو بعض اہل علم کی تحقیق کے مطابق جمہور بلکہ امت کا سیحے بہی موقف ہے کہ متنابہات کا علم اللہ تعالیٰ کے علاوہ دیگر اہل علم کو بھی حاصل ہے جب صورت حال ہے ہو قو کیا کوئی آ دی رسول اللہ مظافیا ہے ان کے علم کا انکار کرسکتا

ان کی اہم دلیل

یہاں انہوں نے اپنے موقف پر دیگر دلائل دیے ہیں مثلاً حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہا کا فرمان ہے ہیں ان راشخین ہیں شامل ہوں جو منشابہات کی تاویل ہے آ گاہ ہیں وہاں انہوں نے ایک اہم دلیل یہ بھی بیان کی ہے کہ کوئی آ دی یہ سوچ بھی نہیں سکتا کہ رسول اللہ طاقیق ان سے آ گاہ نہیں لیعنی اگر اسم جلالت پر وقف مان لیا جائے تو پھر لازم آئے گا انہیں رسول اللہ طاقیق مجی نہیں جانے اور ایسا کوئی تصور بھی نہیں کرسکتا لہذا وہاں وقف نہ کیا جائے، تو جب ان

کلمات حصریہ کے باوجود رسول اللہ مٹالیکی جانتے ہیں تو پھر دیگر ریانیین مثلاً صحابہ کا جاننا بھی جائز ہوگا۔

امام بدرالدین زرکشی (۲۹۴) نے اس دلیل کو ان الفاظ میں تحریر کیا

-4

تحسى كابيركهنا جائز نهيس كهرسول الثد مَا لَيْنِ مَنشاب كاعلم نهيس ركھتے جب "وما يعلم تاويله الا الله" ير وقف کے باوجود رسول اللہ تافیلم البيل جائے ہيں تو پھر امت كے ربانیوں صحابہ اور مفسرین کا انہیں جانتا بھی جائز ہوگا کیا حضرت ابن عباس کا فرمان سامنے نہیں کہ میں را تخین میں شامل ہوں اور ہم کسی مفسر کوئبیں جانتے کہ اس نے تفسیر كرنے ميں يہ كهدكر توقف كيا ہوكد ب متشابہ ب اور اے اللہ تعالی ہی جانتا ہے بلکہ انہوں نے تمام تفسیر کی

حتی کہ حروف مقطعات کی بھی ۔

لايسوغ لا حد ان يقول ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يعلم المتشابه فاذا جاز ان يعرفه الرسول مع قوله (وما يعلم تاويله الا الله) جاز ان يعرفه الربانيون من صحابته و المفسرون من امته الاترى ان ابن عباس كان يقول انا من الراسخين في العلم ..... ونحن لم نرالمفسرين الى هذه الغاية توقفوا عن شئى من القرآن فقالوا هو متشابه لا يعلمه الا الله بل امروه على التفسير فتي فسروا الحروف المقطعة

امام علاء الدين عبدالعزيز بخاري (٧٣٠) انجي ے نقل كرتے ہيں ك

اگر ہم کہیں قرآن کا کچھ حصہ بندوں کی سمجھ سے باہر ہے تو بیاعتراض اٹھے گا اس خطاب کا کیا فائدہ جو مجھ ہی نہ آئے۔ تو کیا ہے کہنا جائز ہے کہ رسول اللہ وهل يجوز ان يقال ان رسول تلطي متشابه كاعلم نهيس ركفته توجب الله صلى الله عليه وسلم لم "وما يعلم تاويله الا الله" ب يكن يعرف المتشابه واذا جاز وقف کی صورت میں رسول اللہ ان يعرفه مع قوله وما يعلم من البيل جانا جائز ہے تو تاويله الا الله جاز ان يعرفه ربانيين صحابه رضى الله عنهم كا جاننا الربانيون من الصحابة رضوان مجھی جائز ہوگا۔ الله تعالى عليهم اجمعين (كشف الاسرار، ١: ٥٠١) علماء احناف كالموقف امت کی اکثریت خصوصاً علماء احناف کا موقف میر ہے کہ وقف اسم جلالت پر ہے۔ امام فخرالدین رازی ۲۰۷ھ نے شافعی ہونے کے یاد جود اس کے یارے میں کہا۔ وہو المختار عندنا ہمارے نزدیک بی مختار ہے (مفاتیح الغیب پ۳۵:۳۰) (مفاتیح الغیب پ۳۵:۳۰) ۲۔ امام ابوعبداللہ محمد قرطبی اس اختلاف کے بارے میں کہتے ہیں:

اکثریت کی رائے یہی ہے کہ والراسخون فی العلم کا تعلق ماقبل سے نہیں ہو جاتا مہیں جملہ الا اللہ پر مکمل ہو جاتا ہے۔ یہ حضرت این عمر، ابن عباس، عائشہ، عروہ بن زبیر، عمر بن عبدالعزیز اور دیگر اہل علم کا موقف عبدالعزیز اور دیگر اہل علم کا موقف

فالذى عليه الاكثر انه مقطوع مما قبله وان الكلام تم عند قوله الا الله هذا قول ابن عمرو ابن عباس و عائشة و عروة بن الزبير و عمر بن عبدالعزيز وغيرهم و عمر بن عبدالعزيز وغيرهم (الجامع لاحكام القرآن، ١٩:٣)

٣- قاضى ثناء الله يانى پتى (١٢٢٥هـ) رقمطراز بين -

اکثریت ای طرف گئی ہے کہ واؤ استینافیہ ہے اور جملہ و ما یعلم تاویلہ الا اللہ پر ممل ہے۔

ذهب الاكثرون الى ان الواو للاستيناف وتم الكلام عند قوله وما يعلم تاويله الاالله

(المظهري پ ۱۲:۳)

وہم کا ازالہ

یکھیے آپ پڑھ چکے اگر سابقہ موقف لیا جائے تو پھر رسول اللہ ظائیل کے بارے میں وہم بیدا ہی نہیں ہوتا کیونکہ جب امت کے راتخین علماء آئیں جانے ہیں تو آپ ظائیل بطریق اولی جانے ہیں، وہم احناف کا موقف اختیار کرنے سے بیدا ہوتا ہے کہ الفاظ ہیں۔ وما یعلم تاویلہ الا اللہ اللہ اللہ ان کی تاویل اللہ کے سواکوئی نہیں

جانتا\_

بھر متشابہ کی تعریف ان کے ماں بول ہے۔

جس لفظ کی معرفت مراد کی امیرختم اور اس کے واضح ہونے کی مجھی امیدنه کی جاسکے۔

هو اسم لما انقطع رجاء معرفة المراد منه ولا يرجى بدوه اصلاً (المنارمع نور الانوار ٩٣٠)

بعض نے ان الفاظ میں تعریف کی ہے۔

جس کے ادراک کا کوئی راستہ نہ ہو حتى سقط طلبه (حسامى، ١٠) حتى كداس كى طلب ختم بوجائ-

هو ما الطريق لدركه اصلاً

تواب شك بيدا مواشايد رسول الله طالل مجمى أنبيل نبيس عان تواس وہم كا ان علاء نے ہر جگہ ازالہ كرتے ہوئے تصريح كر دى ہے كہ بيہ معاملہ امت كے حق ميں ہے نہ كدرسول الله عليا كے حق ميں كيونكد ديكر آيات قرآني (جن كا تذكرہ ہم نے ابتداء میں كر دیا ہے) واضح كر رہى ہيں كه رسول الله ظالم قرآنی متثابہات سے آگاہ ہیں آئے ہم ان کی تصریحات کا تذکرہ کیے دیتے ہیں، آپ تکرار محسوس نہ کریں کیونکہ ہم نے یہ واضح کرنا ہے کہ جب انسان کسی رائے میں تعصب برتنا ہے تو اے اپنے مطلب کے سوا کچھ دکھائی نہیں ویتا۔ آپ جیران ہوں گے کوئی علوم قرآن اور اصول فقہ کی ایسی کتاب نہیں

جس مين بين تصريح نه بموكدرسول الله مَنْ يَقِيمُ مَنشابهات كاعلم ركهت بين-سلے ہم انہی لوگوں کو لیتے ہیں جنہوں نے متثابہ کی مذکورہ تعریف کی ہے۔ اصحاب اصول فقد کی تصریحات ان کی چندتصریحات ملاحظه ہوں۔

ان میں سے بعض نے متثابہ کی بحث میں اور بعض نے باب افعال النبی سَالِیْن کَ بحث میں اس مسئلہ پر تفصیلاً لکھا ہے۔ ينخ احمد جيون (١٣٠١ه) تعريف متشابه كي شرح مين لكھتے ہيں كه اس كا علم نہیں ہوسکتا۔ هذا في حق الامة واما في حق یہ بات حق امت میں ہے، النبى عليه السلام فكان معلوماً حضور مَالِيلُمُ كو ان كاعلم ب ورنه خطاب کا فائدہ باطل اور بے معنی والاتبطل فاثدة التخاطب ويصير خطاب لازم آئے گا جیسے حبثی کسی التخاطب بالعمل كالتكلم بالزنجي عربی ہے گفتگو کریں۔ مع العربي (نورالانوار،٩٣) علامه محمد علاء الدين مصني شرح منار ميں فرماتے ہيں بيہ جو كہا كه اس ہے مراد کی معرفت کی امید ہی تہیں۔ فی حقنا دون الرسول صلی ہے ہمارے حق میں ہے نہ کہ رسول 一点強」して الله عليه وسلم (افاضة الانوار، ٢٩) امام محمد امین بن عابدین شامی نے اس پر امام فخر الاسلام اور امام عشس الائمه كاحواله بهي نقل كيا\_ (نسمات الاسحار:٩١) ای منار کے شارح امام عزالدین عبداللطیف ابن الملک (۸۰۱) نے اسی مقام پر امام فخرالاسلام کے حوالہ سے لکھا منشابہ کے بارے میں جو کہا گیا اس کاعلم دنیا میں ہوسکتا بلکہ آخرت میں ہوگا اور انزال منشابہ کا

مقصدا بتلاء ہے۔

اور بیہ جماری بات ہے کیونکہ حضور مَنْ اللَّهُمُ مَنْشَا بِهِات كاعلم ركعت بين \_

هذا في حقنا لان المتشابهات

كانت معلومة للنبي عليه السلام

(شرح المنار، ١٤٧٥)

امام مس الدين محد حمزه الفناري (٨٣١٧) في متثابه كي تعريف بي ان

الفاظ میں کر دی ہے:

جس کا اوراک امت کو حاصل نہیں

ہوسکتا ہاں حضور من شیم اللہ تعالی کے

بتانے سے جانتے ہیں۔

مالا طريق لدركه للامة اما النبى عليه السلام فريما تعلمه

باعلام الله تعالىٰ

(فصول البدائع، ١: ١٨)

علامہ محمد قیض الحن نے حاشیہ حسامی میں ملاجیون کے الفاظ نقل کر دیتے (العليق الحامي: ١٠)

انہوں نے ہی باب افعال النبی مظافیظ میں لکھا۔

رسول الله مالي سب سے كامل بيں ورسول الله صلى الله عليه

حتیٰ کدان متشابهات کاعلم بھی رکھتے وسلم اكمل الناس في ذلك

ہیں جنہیں امتی نہیں جان سکتے۔ حتى كان يعلم المتشابه الذي

لا يعلمه احد من الامة

انہوں نے ہی حاشیہ اصول شاشی میں متشابہ کی تعریف کرتے ہوئے

لکھا جس کی معرفت دنیا میں نہ ہوسکے۔

یہ بات امت کے اعتبارے ہے بالنسبة الى الامة واما بالنسبة ربا حضور نافظم كا معامله تو آپ الى النبي عليه الصلاة والسلام وفت نزول سے انہیں جانتے ہیں فمعلوم وقت نزول القرآن آب کے لیے ان متثابہات اور بلاتفرقة بينه و بين سائر ويكر قرآن مين كوئى تفريق نهين القرآن كيلا يلزم السفه لان ورنه سفاجت لازم آئے گی کیونکہ التخاطب لايفهم المخاطب غیرمفہوم خطاب لغو ہوتا ہے۔ سفه (عمدة الحواشي: ٢١) آ کے متنابہ کی تقلیم و حکم بیان کرتے ہوئے لکھا قیام قیامت کے بعد ہم بھی اس ہے آگاہ ہوجائیں گے۔ بیامت کے حق میں ہے لیکن حضور هذا في حق الامة واما في حق مَنْ فَيْلِمُ مِنْشَا بِهِات كاعلم ركفت بين ورنه النبي عليه السلام فكان معلوما خطاب بلافائدہ ہو جائے گا۔ والاتبطل فائدة التخاطب (ایضاً، ۲۳) مولانا برکت اللہ نے بھی حاشیہ اصول شاشی میں یہی الفاظ نقل کر (احسن الحواشي ٢٥٠) وتے ہیں۔ مفسر قرآن شخ ابو محمد عبدالحق حقاني "حكمه التوقف فيه ابدا" (متشابه ميس ہمیشہ خاموشی اختیار کی جائے گی) کے تحت لکھتے ہیں: فی حقنا لان النبی صلی الله علیه بی ادارے حوالہ سے بات ہے درنہ وسلم كان يعلم المتشابهات الله تعالى ك نبي مَالِينًا مَشَابِهات كا (النامي، ١: ١١) علم ركفت بيل-

امام فخرالاسلام ابوالحس علی بزدوی (۲۸۲) اجتباد نبوی بر گفتگو کرتے ہوئے رقمطراز ہیں۔

كيونكه رسول الله طافيا علم مين تمام انسانوں سے آگے ہیں حتی کہ آب ير متشابهات بھي آشکار بيں جو معانی کا آپ پر مخفی ہونا محال ہے۔

لان الرسول صلى الله عليه وسلم اسبق الناس في العلم حتى وضع له ماخفي على غيره من المتشابه فمحال ان يخفى ورسرول يرمخفي بي البذا نصوص كے عليه معانى النصوص (اصول بزدوى مع الكشف ٣: ١ ٩ ٣، غاية التحقيق شرح الحسامي

(m+r

اس كى شرح ميں شيخ حسام الدين حسين سغناتی (١١٥) نے كہا امام

ك القاظ "حتى وضح له ماخفى"

دلیل علی ان النبی علیه السلام اس بات یر دلیل بیس که نجهایات كان يعلم المتشابه متشابہ کے بارے میں جانے ہیں۔

(الكافى شرح بردوى،٣٠٢م١٥١)

انہوں نے ہی دوسرے مقام پر متشابہ کی تغریف نقل کر کے کہا۔

هذا في حق الامة واما في حق يه امت كه حواله سے به ورنه النبي صلى الله عليه وسلم فانه رسول الله عليه الله تعالى كى عطا يعلم المتشابه باعلام الله تعالى سے متتابهات كاعلم ركھتے ہیں۔ يعلم المتشابه باعلام الله تعالى (الكافيء ١: ٢٣٩)

اس کے دوسرے شارح امام عبدالعزیز بخاری (۲۳۰) یکنے بردوی کے الفاظ کی شرح میں رقمطراز ہیں۔ عقلی دلیل بیہ ہے کہ اجتہاد معانی واما المعقول فهو ان الاجتهاد نصوص سے علم کی بنا پر ہوتا ہے مبنى على العلم بمعانى النصوص رسول الله منظم علم مين تمام س و رسول الله صلى الله عليه ملیں آگے ہیں لیخی سب سے وسلم اسبق الناس في العلم اي کامل ہیں حتیٰ کہ ان متشابہات اكملهم فيه حتى كان يعلم ہے بھی آ گاہ ہیں جنہیں امت میں المتشابه الذي لايعلمه احد من ہے کوئی نہیں جانتا۔ الامة بعده (كشف الاسوار، ٣: ١ ٩٩) امام صدرالشريعة عبيدالله بن مسعود (١٥٥٥ه) اجتهاد نبوى مَنْ اللَّهُ بِهِ گفتگو کے ہوئے رقمطراز ہیں: آپ سالی علم میں تمام سے کہیں لانه اسبق الناس في العلم وانه يعلم المتشابه والمجمل فمحال آكے بن اور آپ متابد اور مجمل ان يخفي عليه معاني النصوص مسكوجائة بين تو معانى نصوص كا آپ پر پوشیدہ رہنا محال ہے۔ (التقيح،۲:۲۴۳) امام ابوبكر محمد بن احمد سرحتى (١٩٥٠) بھى حضور مَنْ فَيْمُ كے اجتهاد مبارك پررقمطراز ہیں۔اجتہاد معانی نصوص کے علم برجنی ہوتا ہے۔ و لاشک ان درجتہ فی ذلک بلاشہ آپ مَلَاثِیْم کا اس میں درجہ تمام اعلیٰ من درجہ غیرہ وقد کان ہے کہیں بلند ہے آپ مَثَابہات

كاعلم ركھتے ہیں جن كے معنی سے کوئی امتی آگاہ نہیں۔

يعلم المتشابه الذى لايقف احد من الامة بعده على معناه

(اصول السرخسي، ۲: ۹۳)

يَنْخُ ملاخسرو (التوفي ٨٨٠هه) اي مسئله پر لکھتے ہيں متشابه كا معلوم نه

ہونا امت کا معاملہ ہے۔

اور تي أكرم عليه الصلاة والسلام الله تعالیٰ کے بتانے سے ان کا علم -UP 26

واما النبى عليه السلام فربما يعلمه باعلام الله تعالى

(مرأة الاصول في شرح مرقاة

الوصول، ۱:۲۱۳)

مولاتا عبدالعلى محد (التوفي ١٢٢٥ه) امام ابن الهمام كي عبارت فيه مالایفهم (قرآن میں الی چزیں ہیں جو ہماری سمجھ سے بالا ہیں) پر لكھتے ہیں امام فخر الاسلام اور شمس الائمہ نے

خصصا المسألة بما عدا الله ما عدا الله ما عدا الله ما رسول الله عليه وهو الاليق علاوه كم مخصوص ركها ہے اور يمي

والاصوب كيف لا والخطاب تماسب ودرست باوريكيت

ہو کہ غیر مفہوم خطاب باری تعالی

بما لايفهمه المخاطب لا يليق

(فواتح الرحموت ۲۲:۲۰) آگے چل کراس اعتراض کا جواب دیتے ہوئے رقمطراز ہیں اگر پچھ قرآنی آیات کاعلم نہ ہو سکے۔ تو پھر خطاب لا یعنی ہوجائے جومتھور

بھی نہیں ہوسکتا۔

ممکن ہے وہاں مخاطب صرف رسول اللہ منافظم ہوں اور آپ اس سے آگاہ ہوں ہمارا نزاع و اختلاف آپ منافظم کے علاوہ میں ہے۔

لعل المخاطب به رسول الله صلى الله عليه وسلم و اصحابه الصلاة والسلام وهو فا هم والنزاع انما هو فمين سواه عليه وعلى آله و اصحابه الصلاة والسلام

(فواتح الرحموت ،۲:۲۳)

9ا۔ امام ابن امیر الحاج (۸۷۹ھ) نے بھی ان دونوں آئمہ سے یہی نقل کیا ہے۔ امام ابن امیر الحاج (۳۱۲ھ)

اعتراضات كاجواب

امام عبدالعزیز بخاری (۷۳۰) نے متعدد اعتراضات نقل کرکے جواب بھی دیا ہے۔ہم یہاں وہ تمام نقل کر دیتے ہیں۔

سوال: اگر کوئی کہے بیہ موقف ظاہر قرآن کے مخالف ہے اگر وقف ''الا اللہ'' بر ہو جیسا کہ سلف کہتے ہیں تو۔

اس کا تقاضا ہے ہے کہ رسول اللہ کو مجھی دوسروں کی طرح منشابہ کا علم نہیں

هو يقتضى ان لا يعلمه الرسول كغده من العباد

اور اگر وقف "و الرسخون في العلم ' پر بهونولازم آئے گا۔

ان متشابہات کا علم آب سائی کے الايكون الرسول مخصوصا ساتھ مخصوص نہ رہے۔ جواب: اگر وقف "الا الله" بر بهوتو آیت مبارکه کامفهوم به بهوگا-اللہ کی تعلیم کے بغیر اس کی تاویل وما يعلم احد تاويله بدون کوئی نہیں جان سکتا۔ تعليم الله اس برایک اور آیت مبارکہ کو تائید میں لائے جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے: قل لا يعلم من في السموات قرماو مبين جاناً آسانول اور زمين کا غیب مگر اللّٰد۔ والارض الغيب الاالله (سورة النمل ، ٢٥) اسی کامفہوم بھی یہی ہے۔ غیب الله کی تعلیم کے بغیر، اللہ کے لا يعلم بدون تعليم الله الا الله سوا کو کی نہیں جانتا۔ تو يہاں الاجمعنى غيرے جب صورت حال سے: جائز ہے رسول تعلیم کے ساتھ جاز ان يكون الرسول مخصوصاً بالتعلیم بدون اذن بالبیان لغیرہ مخصوص ہو اور دوسروں کے لیے بیان کی اجازت نہ ہوتو ان کے حق فيبقى غير معلوم في حق غيره

جب تعلیم اللی سے ان متثابہات کا علم اس آیت کے نزول سے پہلے آب منافظم كو حاصل ہے تو حصر کسے درست ہوگا؟

اذا صار الرسول صلى الله عليه وسلم عالماً بالمتشابهات النازلة قيل نزول هذه الاية بالتعليم لايستقيم الحصر

بھر مناسب بیاتھا کہ لفظ اللہ کے ساتھ رسول کا بھی اضافہ ہوتا "و ما يعلم تاويله الا الله ورسوله"

جواب: ال كا جواب دية موت كهار

میہ جائز ہے اس آیت کے نزول کے بعد تعلیم حاصل ہوئی ہوتو اس سے يهلي رسول الله منطق متشابه كاعلم نه ر کھتے ہوں۔

يجوز ان يكون التعليم حاصلاً بعد نزول هذه الاية فلايكون الرسول عالماً بالمتشابة قبل نزولها

للندا آيت ميل حصر درست وقائم رما-دوسرا جواب

آیت غیب کی طرح بی اس آیت میں تاویل ہوگی جس طرح وہاں غیر کے لیے تعلیم غیب کے باوجود حصر باتی رہتا ہے۔ ای طرح یہاں بھی غیر کو تعلیم ہے حصر باقی ہی رہے گا۔

میں علم غیب کا حصر باری تعالیٰ کے

ان الایة دلت علی حصو العلم آیت مبارکه نشاندی کر رہی ہے کہ علی الله عزوجل وعلی من اللہ نتائی ان کاعلم رکھتا ہے اور جے علی الله عزوجل وعلی من وہ آگاہ فرما دے کیا آیت غیب علمه الله بالتاویل الذی ذکر ان الاية دلت على حصر العلم على الله عزوجل وعلى من الاترى ان تلك الاية تو جب ساتھ نہیں؟ تو اپنی تعلیم کے ذریعے
اس کا کسی دوسرے کو اس پر آگاہ
فرمانا ممنوع نہیں جیما کہ ایک جگہ
فرمان البی ہے۔ عالم الغیب فلا
فرمان البی ہے۔ عالم الغیب فلا
یظھر علی غیبہ احدالامن

حصر علم الغيب على الله تعالى ثم لايمتنع ان يعلمه غير الله بتعليمه كما قال تعالى عالم الغيب فلا يظهر على غيبه احدا الامن ارتضى من رسول احدا الامن ارتضى من رسول (كشف الامرار،٣٩،٩١)

ارتضى من رسول \_

تو یہاں بھی معاملہ اسی طرح ہی ہے۔

یہ تمام گفتگو امام ابن امیر الحاج (التوفی ،۸۷۹)نے بھی انہی کے حوالہ نے نقل کی ہے۔ دوالہ نے نقل کی ہے۔ دوالہ نے نقل کی ہے۔

اسی کی تائید

درج ذیل اہل علم کی گفتگو بھی اسی کی تائید کر رہی ہے۔ محکم اور منتابہ کی بحث میں و ما یعلم تاویلہ الا اللہ پر گفتگو کرتے ہوئے مولانا عبدالعلی محمد نظام الدین انصاری لکھتے ہیں اصحاب کرامات اولیاء کرام سے متنابہات کے معانی منقول ہیں اور انہیں ریاضات اور بجاہدات کے دوران ایسے معانی بغیر قصد وکسب حاصل ہوتے ہیں جونہ سے اور نہ دیکھے۔

تو تاویل آیت میں حق کبی ہے،
اسلاف نے جو کہا متشابہات کے
مفہوم ہے آگاہی نہیں ہو سکتی تو ان
کی مراد کسب و نظر سے حاصل
ہونے والامفہوم ہے۔

فالحق ماذ كرنا في تاويل الاية والسلف انما راموا بعدم مفهومية المتشابهات عدم المفهومية بالكسب والنظر

(فواتح الرحموت، ۲۳:۲)

### آ کے چل کر لکھتے ہیں۔

فریقین کے دلائل علم نسبی بر منطبق ہوتے ہیں جیسے کہ محکمات، تو اس میں کوئی بُعد نہیں اور سیعلم تشفی ہے ا نکار نہیں کیونکہ ہے تو بندے کو بغیر اختیار وکسب حاصل ہو جاتا ہے۔

واعلم ان دلائل الفريقين منطبقة على العلم بالكسب وعدمه كما في المحكمات فلا ببعد ان يكون فيه الفي العلم الكشفي الذي بنال من غير اختيار من العبد فافهم

#### (ایضاً، ۲:۳۲)

اس طرح مولانا محمد عبدالحليم لكھنوى نے نہايت واضح طور يرلكھا ہے الا الله ير ہى وقف ضروري ہے اب اعتراض وارد ہوگا۔

طیکے متابہات کے عالم نہ ہوں۔

يلزم على هذا ان لايكون الى الازم آتا ہے كه رسول اللہ الرسول عليه السلام عالما بالمتشابه

حالاتكه آب مظافح ان كے عالم بيں اس كا جواب ان الفاظ ميں ديتے إين: اان المعنى (ومايعلم تاويله) وما يعلم تاويله كامفهوم بيبك وحی کے بغیر اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے تو بدون الوحى الا الله فالنبي نی منتل وی کے ذریعے جا۔ ، كان عالماً بتاويله بالوحى ہیں باں ان کے علاوہ اے نہیں

اس کے بعد مولانا بحرالعلوم کے حوالہ سے رقمطراز ہیں۔

واضح ہو کہ گفتگوعلم سبی میں ہے، رہا علم تشفى غير اختياري اگر بعض اولياء الله كو حاصل ہو جائے تو اس میں کوئی ممانعت نہیں۔

ثم اعلم ان الكلام في العلم الكسبى واما العلم الكشفي الغير الاختيارى فلو حصل لبعض الاولياء الكرام فلا امتناع (قرالاقماره:۱۸۲۱۸۹)

سر امام تاج الدين عبدالوباب سبكي (التوفي اعد) كے الفاظ بيل متشابه كي لعریف ہے۔

جس کا علم اللہ تعالی کے ساتھ مخصوص ہواور وہ ایبے بعض اولیاء کو

ما استأثر الله بعلمه وقد يطلع عليه بعض اصفيائه

(جمع الجوامع مع البناتي، ١:٨١٨) ال يرمطلع فرما و\_\_

اس پر شارح کمال الدین این الی شریف نے کہا یہاں پر اعتراض ا تھایا گیا ہے کہ اس عبارت میں تضاد ہے ابتدائی الفاظ بتاتے ہیں اس كاعلم الله تعالى كے ساتھ مخصوص ہے اور بعد كے الفاظ اس كى تفي كر رہے ہیں اس کا جواب یوں واسے کرتے ہیں:

المراد بالاستثار انه لم يجعل و مخصوص بونے سے مراد بيب كدال کے لیے معروف مسی طریقہ نہیں بنایا نے بھی یمی جواب دیا۔

للعباد الى كسبه طريقاً من الطرق نے اس كے حصول كے ليے بندول المعهودة في الكسب وهذا لا ينافى الاطلاع عالى غير الوجه اور به چيز غير معتاد طريقه سے حصول المعتاد الانه ليس من الطرق كے متافی نہيں كيونكہ بيرطرق معروة المعهودة ثم رأيت شيخ الاسلام كريم نے ويكها شيخ الاسلا

جمع الجوامع کے دوسرے شارح شیخ احمد بن قاسم عبادی (التوفی ۹۹۴) نے بھی بعینہ یمی گفتگونقل کر دی ہے (الایات البینات، ۹:۲۰) محضی المنارشیخ یجی الربادی نے ایک سوال کے جواب میں تحریر کیا: اس کامعنی بیہ ہے کہ اسے بذات اللہ معناه انه لا يعلمه احد الا الله تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں جانتا یہ نہیں بنفسه لا انه لايعلمه احد اصلا کہ اے کوئی جان ہی نہیں سکتا لجواز ان يعلمه بالهام الحق (حاشیه المنار،۳۲۸) کیونکه اللہ کے الہام کے ورایعہ اے جانا جاسکتا ہے۔ امام شهاب الدين احمد خفاجي (١٠٢٩) مُدبب شافعي كوتفويت دية ہوتے متشایہ کے بارے میں رقمطراز ہیں: والذي اختص الله تعالیٰ به من اللہ تعالیٰ کے ساتھ جوعلم غیب علم الغیب هو علمه تفصیلاً و مخصوص ہے وہ علم تفصیلی و دائمی ہے زماناً من غير واسطة اصلاً فلاينا اس بين بالكل كسى كا واسط نبين تو فيه علم بعض الاولياء والانبياء بعض انبیاء اور اولیاء کو ان کاعلم ہو علیهم الصلاة والسلام له جانا اس کے منافی نہیں کیونکہ اس بواسطة ذلك اوالهام من الله مين واسطه اور البام اللي كا ذريعه سوال: آپ دھڑا دھڑ حوالہ جات ویتے جا رہے ہیں کیا اس مسئلہ میں

ابل علم کا اختلاف نہیں؟ اگر ہے تو اسے بھی نقل کر دیں اس سلسلہ میں گزارش میہ ہے کہ بندہ نے جن کتب کا حوالہ دیا ہے ان میں کسی جگہ اس سے اختلاف بیان نہیں ہوا، سب نے اسے احناف کا متفقہ فیصلہ قرار دیا ہے اگر ان میں کسی کے مطالعہ میں آئے تو فقیر کوضرور مطلع کیا جائے ہاں ایک جگہ امام این امیر الحاج نے شرح التحریر میں کشف الاسرار کے حوالہ سے امام فخر الاسلام اور سمس الائمہ پر اعتراض اور اس كا جواب تحرير كيا اور لكها: محقق کی بحث سے بیہ معاملہ خالی و لا يعرى عن بحث لمن تحقق (التقرير والتحبير، ١:٥:١) ان کے علاوہ مذکورہ کتب میں اشارۃ مجمی اختلاف ذکر نہیں کیا بلکہ نہایت ہی واضح انداز میں لکھا کہ متشابہات کاعلم الله تعالی نے سرور عالم متافیظ کوعطا فرمایا ہے اور اس پر وارد شدہ اعتراضات کا جواب بھی دیا جیسا کہ پیجھے تفصيلا تحزرابه مگرحق یمی ہے مجھ کتب میں اختلاف کا تذکرہ ہے مگر انہوں نے بھی تصریح کر دی ے کہ سرور عالم سُلِی کا متشابہات کو جاننا ہی حق ہے۔ علامه محمد بن ولى ازميري (التوفى ١٠١١ه) ملافسروكي عبارت واها النبى عليه السلام فربما يعلمه كتحت لكمة بيلاختلفوا في ان النبى عليه الله الله عليه الله اختلاف كه كه السلام هل علم المتشابهات كاعلم ركمة

میں یا نہیں؟ بعض نے کہا نہیں، اولا قيل لا وقيل علم ولكن بعض نے کہا رکھتے ہیں لیکن اللہ الله تعالى امره بكتمه وعدم تعالیٰ نے آپ کواسے مخفی رکھنے اور اظهاره قيل و هو الحق (حاشيداز ميري على مراة الاصول،١٠١١) عدم اظہار کا تحکم وے رکھا ہے اور اسی کوحق قرار دیا ہے۔ شيخ محر عبدالرحمن المحلا وي حنفي بحث المتشابه مين لكصة بين كيا حضور منافيظ متثابهات كاعلم ركمتے ہیں، اس بارے میں اہل علم كا اختلاف ہے۔ بعض نے کہا نہیں اور بعض کے قيل لا وقيل علم ولكن الله نزديك ركھتے ہیں لیکن اللہ تعالی تعالى امره بكتمه و عدم نے آپ منافظ کو اسے مخفی اور اس اظهاره و هو الحق کے عدم اظہار کا تعلم دے رکھا ہے (تسهيل الوصول ، ١ ٩ مطبوعه اور حق قول بھی یمی ہے۔ اداره الصديق ملتان) سر قاضى ثناء الله يانى يق حنفى حروف مقطعات ير لكھتے ہيں: میرے نزدیک حق کبی ہے کہ یہ والحق عندى انها من المتشابهات وهي اسرار بين تشايهات سي عن اور بي الله تعالی اور اس کے رسول اللے کے الله تعالى و بين رسوله عليه (المظهرى: ١٠٣١) ورميان رازيل-

عمداً پیش کی کیونکہ ان کے ہاں آیت مذکورہ میں وقف''الا اللہ' پر ہے اس سے کسی کو مغالطہ ہوسکتا تھا کہ ممکن ہے یہ لوگ حضور منافظیم کے لیے منشابہات کاعلم نہ مانتے ہوں لیکن انہوں نے اس وہم کے ازالہ کے لیے ہرمقام پرتقریج کر وی کہ امت متنابہات ہے اگر جدآ گاہ نہیں مرحبیب خدا مالی ان سے آگاہ ہیں۔ دیگر اصولیین کے حوالہ جات ہم نے اس لیے ذکرنہیں کیے کہ وہ تو دیگر اہل علم کے لیے بھی متشابہات کاعلم مانتے ہیں، اب ہم اصحاب اصول تفسیر کے پچھ حوالہ جات ذکر کررہے ہیں جن سے ہمارا موقف خوب تکھر کرسامنے آجائے گا۔ امام ابومحمر عبدالله، بن مسلم بن قنيبه دينوري (الهتوفي ٢٧١) اس مسئله پر نہایت ہی واضح انداز میں رقمطراز میں، ہم ان میں سے نہیں جو کہتے میں کہ متشابہ کاعلم، راتخین فی العلم کونہیں ہے کیونکہ بیقول غلط ہے، اللہ تعالی نے تمام قرآن اس لیے نازل کیا۔ تا کہ بندوں کو اس سے تفع ہو اور لينفع به عباده ويدل به على معنى اراده فلو كان المتشابه اين نشا \_ أبيل آگابى د \_ اگر منشابه کوئی جان ہی نہیں سکتا تو ہم پر لايعلمه غيره للزمنا للطاعن ملحدین طعن کرتے ہوئے اعتراض مقال و تعلق علينا بعلة كريحة بين-اس کے بعد حضور مالی کے بارے میں لکھتے ہیں۔

الله" ير وقف كے باوجود رسول الله کا جاننا جائز ہے تو پھر دیگر رہانیین کا جاننا بھی جائز ہوگا۔

واذا جاز ان يعرفه مع قول الله تعالى وما يعلم تاويله الا الله جاز ان يعرفه الربانيون من صحابته

ال يرآ كے چل كريد دليل بھى ديتے ہيں:

ہم نے مفسرین کو نہیں ویکھا کہ قرآن کے کسی حصہ کی تفسیر سے بیہ کہتے ہوئے توقف کریں کہ بیہ متثابہ ہے اس کا علم اللہ ہی کو ہے بلکہ انہوں نے تمام کی تفسیر کی حتی کہ سورتوں کی ابتداء میں آنے والے حروف مقطعات کی بھی تفسیر کی ہے۔

فانالم نرالمفسرين توقفوا عن شئى من القرآن فقالوا هذا متشابه لايعلمه الا الله بل امروه كله على التفسير حتى فسروا الحروف المقطعة في اوائل السور

(تاويل مشكل القرآن: ٩٨ تا ١٠٠١) امام بدرالدين زركشي (التوني ١٩٥٧) رقمطرازين:

مسمی کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ یہ

لايسوغ لاحد ان يقول ان

كي رسول الله مَنْ الله مَنْ مَنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِي

رسول الله صلى الله عليه

وسلم لم يعلم المتشابه

(البربان في علوم القرآن،٨٣:٢٨)

سر متشابہات کو اہل علم جانتے ہیں یانہیں؟ اس پر دلائل ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں اس سے بیاختلاف بھی سامنے آیا۔

هل في القرآن شئي لاتعلم كيا قرآن مين اليي شے ہے جس الامة تاويله؟ (ايضاء ٨٥) كمعنى سے امت آگاه نه و؟ ان کی بیرعبارت نہایت ہی قابل توجہ ہے کیونکہ اس میں سوال بیہ ہے كدكيا ايا ہے كة قرآن كے كچھ حصہ سے امت آ گاہ نہيں جس سے واضح ہور با ب كرآ گاہ نہ ہونے كا معاملہ امت كا بوسكتا برسول الله مظافیم كانبيس بوسكتا\_ يى بات برى تفصيل كے ساتھ علماء احناف كے حوالہ سے گزرى ہے۔ آ کے متشابہ کی تقلیم کرتے ہوئے کہا ایک بیا ہے۔ اس کا معنی مشتبہ ہو جائے مثلاً فرمان باری تعالیٰ ہے۔ بے شک گائیوں میں ہم کوشبہ پڑ گیا ان البقرتشابه علينا (سورة البقره، ٥٠) --دوسرا بدکہ وہ ایک دوسرے کے موافق ہومثلاً ارشاد مبارک ہے۔ حسماب آلیس میں مشابہ اور بار بار كتا بامتشابها مثاني (سورة الزمر: ٢٣) يرهى يانے والى بـ اس کے بعدر قطراز ہیں اگر قرآن میں متثابہ سے اول مفہوم مراد ہے۔ فالظاهر انه الايمكنهم الوصول تو ظاہر يہ ہے كہ اس كى مراد تك الى مراده وان جاز ان يطلعهم بينجنانامكن بالريديه جائز كداس اد الثانی جاز ان یعلموا اگر مراد دومرا معتی ــ

### حضور كاجاننا، امت كالمتفقه موقف

پیچهے بھی رہے بات گزری، اوپر بھی امام ابن قنیبہ (التونی ۱۷۷) اور امام زرکشی (التوفی ۱۹۸۷) نے اینے موقف پر نہایت ہی اہم دلیل یہی بیان کی کہ جب "وما يعلم تاويله الا الله" يروقف كيا جائ تو عابي رسول الله عليهم بھی ان ہے آگاہ نہ ہول حالاتکہ وہ تمہارے (احناف وغیرہ) ہاں بھی ان سے آ گاہ میں بعنی اگر وقف پر زور ہے تو رسول اللہ منتی ہے بھی اس کا انکار کرو حالانكداس كا انكارنہيں بلكہ اعلانيہ كہتے ہورسول الله مُؤَثِيم ان سے آگاہ ہیں جیسا كه بم نے چھے كثير حوالہ جات درج كر دئے ہيں كيا اس گفتگو سے بير آ شكار و واضح نہیں ہور ہا کہ رسول اللہ ما گھٹا تمام (وونوں فریق) کے ہاں متشابہات کاعلم ر کھتے ہیں خواہ وقف اسم جلالت پر ہو یا راسخون فی العلم بر۔ زیادہ سے زیادہ معاملہ اسم جلالت پر وقف کی صورت میں ہی پریشانی لاحق کرتا ہے تو اس کا از الیہ ان لوگوں نے ہر جگہ کر دیا ہے۔اورای بات کی طرف اشارہ آئمہ تفسیر نے کر دیا ہاں ہے یہ بات کھل کرسائے آجاتی ہے کہ تمام امت اس پرمنن ہے کہ رسول الله من الله من من من البهات كاعلم ركفت بيل-۵۔ امام جلال الدين سيوطي (التوفي ااه) امام ابن نقيب کے حوالہ سے علوم قرآن کی تقتیم یوں کرتے ہیں کہ اس کی تین اقسام ہیں۔ ا۔ ایسے علوم جن پر اللہ تعالیٰ نے مخلوق میں سے کسی کومطلع نہیں کیا بلکہ ان اسرار کواینے لیے مخصوص فرمایا۔

وه ذات اقدس کی کنه کی معرفت اور من معرفة كنه ذاته و غيوبه وہ غیوب جنہیں وہی جانتا ہے التي لا يعلمها الاهو وهذا بالانفاق اس میں کسی کے لیے گفتگو لايجوز لاحد الكلام فيه بوجه حائز خہیں۔ من الوجوه اجماعاً ٣- ايسے علوم جو اسرار قرآن ہيں ان پر حضور طافيظ كو اس نے آگاہ فرمايابه اور وہ آپ علی کے ساتھ ہی واختصه به وهذا لايجوز الكلام فيه الا لمنات اولمن مخصوص ہیں، ان میں سوائے آب الله کے دوسرا کلام نہیں کرسکتا یا اذن له آپ جھے اجازت ویں۔ اس کے بعد امام این نقیب فرماتے ہیں۔

واوائل السور من هذا القسم سورتوں کے اوائل (حروف وقیل من القسم الاول مقطعات) اس دوسری فتم میں شامل (الاتقان، ۳:۳۵۳) ہیں اور بعض نے آئیس فتم اول میں

ان الفاظ میں واضح طور پر انہوں نے حروف مقطعات کا علم سرور عالم الفاظ میں واضح طور پر انہوں نے حروف مقطعات کا علم سرور عالم الفاظ میں سے ماتا ہے جو اللہ تعالی نے صرف آپ مالفا کو عطا فرمائے ہیں انہیں آپ مالفاظ ہی بیان کر سکتے ہیں یا جنہیں آپ مالفاظ نے المان ہے مرحمہ ورف آپ

# مفسرین کرام کی آ راء

والحق عندي انها من المتشابهات

وهي اسرار بين الله تعالى و بين

رسول الله صلى الله عليه وسلم

لم يقصد بها افهام العامة بل افهام

اب تک ہم نے اصولیون (فقہ وتفییر) کی آ را افقل کی جیں اب ہم پچھ مفسرین کی آ را اواس موضوع پر نقل کیے دیتے ہیں، پچھلی بات ذہن میں تازہ کرلیں کہ احتاف کے علاوہ تقریباً تمام اہل علم یہ مانتے ہیں کہ متشابہات کا علم اللہ تعالی، رسوخ فی انعلم رکھنے والوں کو بھی عطا کرتا ہے لہذا ان کے نزد یک حضور مرور عالم خار فی ان سے بطر این اولی آ گاہ ہوں گے جیسا کہ پیچھے تفصیل سے مرور عالم خار فی اسے بطر این اولی آ گاہ ہوں گے جیسا کہ پیچھے تفصیل سے آ چکا۔

ا۔ قاضی ثناء اللہ پانی پتی (الهتوفی ۱۲۲۵) حروف مقطعات پر تفصیلی گفتگو کے دوران لکھتے ہیں:

ہمارے نزدیک حق کبی ہے کہ بیہ عشابہات میں سے ہیں، بیداللہ تعالی اور اس کے رسول منافیظ کے درمیان راز ہیں ان مے مقصود عوام کوآگاہی نہیں بلکہ رسول اللہ منافیظ اور آپ سے کامل اتباع کرنے والوں میں

الرسول صلى الله عليه وسلم مهيس بلكه رسول الله مَالِيَّةُمُ اور آپ ومن شاء افهامه من كمل اتباعه كال اتباع كرنے والوں ميں (المظهرى، ١:١٣) سے جس كو چاہے ان سے آگائى عطافرها وہے۔

۲۔ صدر اول سے بہی موقف ہے۔ امام سیاوندی کے حوالہ سے رقطرازیں۔ صدر اول سے ہی حروف حجی (مقطعات) کے بارے میں یہی منقول ہے کہ بیر اللہ تعالی اور اس کے نی نابی کے راز ورموز ہیں۔

المروى عن الصدر الاول في الحروف التهجى انها سربين الله و بين نبيه الناسية

(الضاُّءا:١٨)

۳ ـ خلفاء راشدين كا موقف

اس قول کی تائیدامام تاصرالدین قاضی بیضاوی (التوفی ۱۸۵۰) کی اس گفتگو سے بھی ہورہی ہے ان حروف پر گفتگو کرتے ہوئے رقمطراز ہیں۔ منقول ہے کہ بیرراز اللہ تعالی کے ساتھ مخصوص ہے، جاروں خلفاء راشدین اور دیگر صحابہ سے بھی بہی منقول ہے، ممکن ہے ان کی مراد ہو کہ یہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول الله علی کے درمیان راز و رموز ہیں جن سے کسی دوسرے کوسمجھانا

قيل انه سراستائره الله بعلمه وقد روى عن الخلفاء الاربعة وغيرهم من الصحابة مايقرب منه ولعلهم ارادوا انها اسرار بين الله تعالى ورسوله و رموز لم يقصد بها افهام غيره اذيبعد

الخطاب بما لايفيد (انوارالتر بل:۱،۹۳۱)

خطاب بعید ہوتا ہے۔

مقصود نہیں کیونکہ غیر مفید کے ساتھ

امام شہاب الدین احمد خفاجی (المتوفی، ۱۰۲۹) نے اس عبارت کی تفصیل میں جو پچھ لکھا وہ قابل توجہ ہے لکھتے ہیں بیضاوی کے بعض نسخوں میں "استاثرہ الله بعلمه" ہے (ہمارے نسخہ میں واقعۃ میں الفاظ ہیں جیسے کہ اوپر

عبارت شاہرہے)

الضمير للرسول عُنْكُ اي اكرمه الله بعلمه دون غيره وهذا القول ارتضاه كثير من

السلف والمحققين

(عناية القاضي الا ١٤)

آ کے "لعلهم اوادوا" ير لکھے بن: ضمير ارادوا للخلفاء اولهم و للذا هبين الى هذا القول

صمير رسول الله مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِيلُولُولُ اللَّهُ مِنْ اللَّا ہے لین اللہ تعالی نے آپ تا اللہ کو ان کے علم سے نوازا ہے نہ کہ دوسرول کو، اس قول کو کثیر اسلاف اور مخفقین نے اختیار ویسند کیا ہے۔

اس كي ضمير خلفاء كي طرف فقط يا ان کی طرف اوراس قول کو اختیار کرنے دااول کی طرف لوث رہی ہے۔

پھر لکھتے ہیں علامہ بیضاوی نے ان الفاظ میں حضرت امام شافعی کی تائید کی ہے: الله تعالى اور را تخيين متشابهات كاعلم ر کھتے ہیں عنقریب اس کی شخفین سورۃ ال عمران میں آرہی ہے اور الله تعالیٰ کے ساتھ مخصوص علم غیب

ے مراد اس کا تفصیلی و زمانی اور بغیر تسى واسطه كاعلم ہے تو بعض اولياء و

ان الله والراسخين يعلمونه كما سيأتي تحقيقه في آل عمران والذي اختص الله تعالى به من علم الغيب هو علمه تفصيلاً و زمانا من غير واسطة اصلاً فلا ينافيه علم بعض الاولياء والانبياء الصلاة والسلام له بواسطة

ذلك او الهام من الله

(الصاء٢٧١)

۳۔ علامہ پائی پی لکھتے ہیں بعض لوگ یہ کہتے ہیں مقطعات و متشابہات کا علم اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہی مخصوص ہے:

حتی کہ انہیں حضور مُلِقَافِم اور آپ کے متبعین میں سے کوئی نہیں جانتا۔ مافهمه النبي عَلَيْكِ ولا احد من اتباعه

اس کا جواب ورو کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

یہ بات نہایت بعید نا قابل قبول ہے

کیونکہ خطاب سمجھانے کے لیے ہوتا

ہے اگر اس سے پچھ سمجھ نہ آئے تو
معانی الفاظ کے ساتھ خطاب یا
معانی الفاظ کے ساتھ خطاب یا
معانی ربان میں عربی کے ساتھ
خطاب کی طرح ہو جائے گا اور نہ
بی تمام بیان و ہدایت رہے گا اور
کیھر اللہ تعالی کے اس وعدہ کی بھی
خلاف ورزی لازم آئے گی جو ان
خلاف ورزی لازم آئے گی جو ان

علینا بیانه"جس کا تقاضا یہ ہے کہ حضور من اللہ کے لیے اللہ تعالی کا

تمام قرآن خواہ محکم ہے یا متشابہ کا

بیان لازم وضروری ہے۔

وهذا بعيد جداً فاان الخطاب للافهام فلولم يكن مفهمة كان الخطاب بها كالخطاب بالمهمل اوالخطاب بالهندى مع العربى ولم يكن القرآن باسره بيانا وهدى ويلزم ايضاً الخلف في الوعد بقوله تعالى ثم ان علينا بيانه فانه يقتضى ان بيان القرآن محكمه ومتشابهه من الله تعالى للنبى والبيلة واجب ضرورى

عاشیہ میں متشابہ کی تقسیم کی اور لکھا حروف مقطعات، ید، وجہ اور استواعلی العرش کا بیان و تفصیل حضور مَلَّ الْفِیْم ہے منقول نہیں اور یہ متشابہ بمعنی الاخص ہاں قتم کے بارے میں اہل علم میں اختلاف ہے، نبعض نے کہا ان کاعلم اللہ تعالی کے ساتھ ہی مخصوص ہے جی کہ حضور مَلِّ اللهٰ بھی نہیں جانتے اکثر علماء کی یہی رائے ہے، بعض نے کہا حضور مَلِّ اللهٰ انہیں جانتے اکثر علماء کی یہی رائے ہے، بعض نے کہا حضور مَلِّ اللهٰ انہیں جانتے ہیں اور اللہ تعالیٰ آپ کے متبعین میں سے جے جا ہے ان کاعلم عطا فرما دے۔

ہمارے نزدیک مختار یہی ہے اس پر دال صحابہ کے اقوال متن کتاب میں موجود ہیں۔

وهو المختار عندى وما يدل على على هذا من اقوال الصحابة مذكور في الكتاب

(المظهرى، ١:١١)

- ایک اور مقام پر ای حقیقت کو یون آشکار کرتے ہیں:

یہ جائز ہے کہ اللہ تعالی اپنے نبی منافیق کو اپنے اساء صفات اور مقطعات کا علم عطا فرمائے جو دوسروں کو عطانہیں فرمایا۔

فمن الجائز ان يعلم الله سبحانه رسوله من اسمائه و صفاته بالمقطعات مالم يعلمه قبله غيره

نو الله تعالی نے اپنے نبی سُلِیْلُم کو ان حروف کے معانی اور صفات کاعلم عطا فرمایا جیسا کہ حضرت آ دم علیہ اس كے بعد آ گے جاكر لكھتے ہيں۔ فالهم الله سبحانه نبيه الله معنى تلك الحروف وصفتها كما الهم آدم عليه السلام معانى سائر السلام کو نتمام اساء کے معانی سے

آگاه فرمایا۔

(حاشيه المظهر ي،١:١٥)

وما يعلم تاويله الا الله ك تحت لكسة بين اس كامفهوم بير ب كه ذاتى طور ير منشابهات كوكوئى نبيس جان سكتا البنة اگر الله تعالى آگاه فرما دے تو دوسرا جان سکتا ہے تو یہاں حصر حقیقی نہیں بلکہ اضافی ہے اور اسے اضافی قرار دینا ضروری ہے ورنہ لازم آئے گا بعض قرآن کا حضور عُلْقِمْ کے لیے بیان نہ ہو حالاتکہ اللہ تعالی نے ٹم ان علینا بیانہ کے ساتھ بیان قرآن کا آپ ساتھ سے وعدہ کررکھا ہے اس کی مجھ تفصیل ہم نے بھی ابتداء مقالہ میں دی ہے آئے قاضی صاحب کے الفاظ پڑھے۔

متشابہات کو اللہ تعالیٰ کے بتائے بغیر دو سرا نہیں جان سکتا اور ان کی معرفت کے لیے لغت عرب کا علم کافی نہیں تو یہاں حصر اضافی ہے اس کی نظیر یہ ارشاد باری تعالی -- "لا يعلم من في السموات والارض الغيب الا الله" ليحي

اى لايجوز ان يعلمه غيره تعالى الا بتوقيف منه ولايكفي لمعرفته العلم بلغة العرب فالحصر اضافي نظيره قوله تعالى لا يعلم من في السموات والارض الغيب الاالله يعنى لايعلم الغيب غيره تعالى الا **بته قيف منه فهذه الآية لاتدل على** 

بعض کاملین امت متشابهات کے معانی سے آگاہ نہیں اور یہ کسے ہوسکتا ہے بلکہ اللہ تعالیٰ کا مقدس قرمان ہے "ٹم علینا بیانه"اس کا تقاضا بي ہے كه الله تعالى كى طرف سے حضور مَالِقَامُ کے لیے تمام قرآ ن محكم ومتشابه كابيان لازم وضروري ہے اور بیر جائز نہیں کہ اس سے کوئی شنے بیان نہ کی گئی ہو درنہ خطاب قائدہ نے خالی ہو جائے گا اور وعدہ کی خلاف ورزی لازم آئے گی حق وای ہے جس کی شخفین ہم نے سورة بقره کی ابتدامیں کر دی که متشابهات اللہ تعالی اور اس کے رسول من لیکھا کے درمیان راز ہیں ان سے عوام کو مجهانا مقصود نهبيس بلكه اين رسول نظيم اور منتخب بعض كامل اتباع (المظهر ی:۱۱) کرنے والوں کو اس سے سمجھانا ہے بلکہ بیدایسے راز ہیں جن کا بیان عوام کے لیے ناممکن ہے ال کا ادراک

تعالى ثم ان علينا بيانه فانه يقتضى ان بيان القران محكمه و متشابه من الله تعالى للنبي عَلَيْكُ واجب ضروری لایجوز ان یکون شئی منها غير مبين له عليه السلام والايخلو الخطاب عن الفائدة ويلزم الخلف في الوعد والحق ماحققنا في اوائل سورة البقرة ان المتشابهات هي اسراربين الله تعالى و بين رسوله النظام لم يقصد بها افهام العامة بل افهام الرسول و من شاء افهامه من كمل اتباعه بل هي ممالا يمكن بيانها للعامة وانما يدركها اخض الخواص بعلم لدني مستفاد بنوع من المعية الذاتية او الصفاتية ا الفيد المتكفة خواص کے لیے بذریعہ علم لدنی ہوتا ہے جو معیت ذاتیہ یا صفاتیہ ہے ستفاد ہے اور ان کی کیفیت سے آ گاہی نہیں ہوسکتی۔ یادر ہے قاضی ثناء اللہ یانی پی مسلم طور برحنفی عالم ہیں۔ مومن شک بھی نہیں کرسکتا علامه سيدمحمود آلوي (التوفي ١٢٤٠) اوائل سور (حروف مقطعات) ير بری تفصیلی گفتگو میں فرماتے ہیں سیدنا صدیق آگبر رضی اللہ عنہ کا فرمان ہے ہر کتاب میں اسرار ہوتے ہیں اور قرآئی اسرار، اوائل سور ہیں، امام تعمی کہتے ہیں اللہ تعالی کے اسرار کی طلب مت کرو۔ بين المجيسن سرليس يفشيه قول والقلم للخلق يحكيه (اہل محبت کے درمیان کچھ تحفی ایسے راز ہوتے ہیں جنہیں مخلوق کے لیے کوئی تحریر وتقریر واضح نہیں کرسکتی۔ رسول الله مَا لَيْهُم ك بعد البيس آب فلايعرف بعد رسول الله عَلَيْكُ الا الاولياء الورثة فهم يعرفونه كوارث اولياء بى جان علت بي اور انہیں اس بارگاہ سے ہی سے فیض من تلك الحضرة وقد تنطق

### کے پھروں نے گفتگو کی۔

انہوں نے ہی پیچے ایک اعتراض نقل کیا تھا کہ اگر متشابہات کو ہم نہیں جانے تو پھر بیہ خطاب مہمل ہو جائے گا جو باطل ہے اس کا جواب دیتے ہوئے رقمطراز ہیں بیہ اعتراض اٹھانے والاخواہ کس قدر فاضل ہوخود اس کا اعتراض مہمل ہے۔

ال ليے كداگراس كى مراد خطاب سے تمام لوگوں كا افہام مراد ہے تو سے جم نہيں مانے كه علميت بين موجود ہے اور اگراس كى مراد افہام خاطب ہے (اور وہ يہاں رسول كافت اقدس ہے) تو لئد خالفی موس آپ خاطب كے اس خطاب كے سجھتے بين شك كر ہى موس آپ اور اگر فی الجملہ لوگوں كا

لانه ان اراد افهام جميع الناس فلانسلم انه موجود في العلمية وان اراد افهام المخاطب بها وهوهنا الرسول المناب فهو مما لايشك فيه مؤمن وان اراد جملة من الناس فياحيهلا اذا رباب اللوق يعرفونها وهم كثيرون في المحمديين والحمد لله.... وجهل امثالنا بالمراد

منها لايضر

افہام ہے تو آؤ ہم دکھاتے ہیں ارباب ذوق ان کاعلم رکھتے ہیں اور حضور ملاقیم کے است میں کثیر اور حضور ملاقیم کا است میں کثیر لوگ ہیں والحمد للد ..... ہاں ہم جیسے لوگ ہیں والحمد للد ..... ہاں ہم جیسے لوگوں کا نہ جاننا کوئی مصر نہیں۔

(ایضا)

# مقام مصطفیٰ علیہ ہے آگاہ انکارنہیں کرسکتا

سابقہ عبارت میں علامہ آلوی نے تصریح کی کہ حضور مٹافیظ متشابہات کا علم رکھتے ہیں اس بارے میں کوئی مؤمن شک ہی نہیں کرسکتا، دوسرے مقام پر اس مسللہ پر گفتگو کرتے ہوئے رقم طراز ہیں کہ جو شخص مقام مصطفیٰ مٹافیظ ہے آگاہ ہے وہ کبھی بھی اس بات کا انکار نہیں کرسکتا، علماء احناف کی طرف سے آگھویں سوال کا جواب یوں دیتے ہیں کہ اس میں کوئی حرج نہیں کہ اللہ تعالیٰ بندوں سے مخاطب ہواور ابتلاء کے لیے انہیں ہاس کی معرفت عاصل نہ ہوجیسا کہ اللہ تعالیٰ فاطب ہواور ابتلاء کے لیے انہیں ہاس کی معرفت عاصل نہ ہوجیسا کہ اللہ تعالیٰ نے متعدد عبادات ہم پر لازم فرمائی ہیں اور جم ان کے راز سے آگاہ نہیں اس پر اعتراض اٹھایا اور اگر مراویہ ہے کہ خلق اسے اپنے کسب وقکر سے نہیں جان سکتی تو سے درست سے اور اگر مراویہ ہے کہ خلق اسے اپنے کسب وقکر سے نہیں جان سکتی نہ اجمالا نہ تفصیلاً اور نہ نی و ولی وی والہام کے ذریعہ سے جان سکتے ہیں۔

فوجود مثل هذا المخاطب به توقرآن مجيد من الي كلام كا وجود في القرآن في حيز المنع من الله المنع من الله المنع الله المناع ا

يمى وجد ہے جو لوگ كہتے ہيں كه متشابه كاعلم الله تعالى نے اپنے ساتھ

مخصوص فرمایا ہے۔

وہ بواسطہ وحی ، جفنور منابیخ کے مفصل ، حصول علم کا انکار نہیں کرتے اور نہ بی ولی کامل کے دل میں القاء کا بی ولی کامل کے دل میں القاء کا البتہ علم باری تعالیٰ کی طرح بیا علم

لايمنع تعليمه للنبي النبي النبي المنطقة الوحى مثلاً ولا القاء في روع الولى الكامل مفصلاً لكن الولى الكامل مفصلاً لكن لايصل الى درجة الاخاطة كعلم

محیط نہیں ہوگا، اگر ہم اے مفصل نہ مانیں تو کم از کم مجمل ضرور ہوگا۔

ان کا انکار وہ آ دمی ہرگز نہیں کرسکتا جو حضور مُلَاقِئِلْم کے مقام اور اولیاء کاملین کے رہنبہ کو جانتا ہے ہاں اتنا کہا جائے گا وہ ان کا اعاطہ اور آئہیں اینے نظر و فکر سے حاصل نہیں کرسکتے۔ الله تعالى و ان لم يكن مفصلاً فلا اقل من ان يكون مجملاً اس ك بعدر قطراز بيل ومنع هذا وذاك ممالا يكاد يقول به من يعرف رتبة النبى يقول به من يعرف رتبة النبى وانما المنع الاحاطة ومن معرفته على سبيل النظر والفكر

(روح المعاني، ١١٢:١١)

اہم نوٹ

یہاں یہ پہلونہایت ہی اہم ہے کہ تمام عبارات میں صرف رسول اللہ طاقیظ کے علم کی تصریح ہی نہیں بلکہ اولیاء کالمین کے بارے میں بھی تصریح ہے کہ وہ بھی اگر چہ کسب سے نہیں ہاں وھب سے ان کاعلم رکھتے ہیں تو کیا اس کے بعد یہ کہنے کی گنجائش رہ جاتے ؟ یہی وجہ بعد یہ کہنے کی گنجائش رہ جاتے ؟ یہی وجہ ہے علامہ آلوی نے تصریح کر دی کہ اس معاملہ میں آپ شاھیط کے بارے میں کوئی مؤمن شک نہیں کرسکتا بلکہ جو مقام نبی علیہ السلام سے آگاہ ہے وہ ہرگز الی بات زبان پرنہیں لاسکتا۔

الیی بات زبان برنبیس لاسکتا۔ ۱۰۔ مولانا شبیر احمد عثانی، نے آلم کے شخت لکھا: ۲۰ سن حروف کو مقطعات کہتے ہیں ان کے اصل معنی تک اوروں کی

رسائی نہیں بلکہ یہ بھید ہیں اللہ اور رسول کے درمیان جو بوجہ مصلحت و حکمت ظاہر (تفسيرعثاني: ٣) تہیں فرمائے۔'' محترم قارن صاحب اب فرمائيے۔ كيااس بارے ميں خاصا اختلاف ہے؟ كياكسى نے بيتصريح كى ہےكة ب الفي العض متشابهات كاعلم ركھتے ہیں تمام کا تبیں۔ كيامعمولي نوعيت كے اختلاف كو اہل علم (احناف) نے قابل اعتناسمجھا كيا احناف نے مخالفت كرنے والوں كا رونہيں كيا؟ ۳, آب مُلْقُطُ مُتشابهات كاعلم ركھتے ہیں كيا ای كوحق وصواب قرارنہیں \_0 کیا آپ کے والد گرامی کا فرض نہیں تھا کہ وہ احناف کے اس موقف كوسامنے لاتے جسے امت نے حق وصواب قرار دیا ہے كيونكه معامله مفتی احمد یار خال تعمی کانہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے حبیب مالی کا ہے لکین جس انداز میں انہوں نے اس موقف کوتحریر کیا ہے وہ آپ کے سامنے ہی ہے۔ جب متنابہات کے بارے میں حقیقت یہ ہے تو اب باتی معاملات پر گفتگو مناسب دکھائی نہیں ویتی چونکہ آپ نے اٹھائے ہیں اس لیے ان پر بھی کھاگز ارشات کے دیتے ہیں۔

## اینے اکابرین کی بھی س کیجئے

یہاں ہم چاہتے ہیں کہ آپ کے اکابرین کے پچھ حوالہ جات بھی درج کر دیئے جائیں تا کہ ہمارا موقف خوب مضبوط اور منتکم ہو جائے اور انکار کی کوئی سخجائش باتی نہ رہے۔

ا- مولاناشبير احمد عثاني في "آلم" ك تحت لكها:

ان حروف کو مقطعات کہتے ہیں ان کے اصل معنی تک اوروں کی رسائی نہیں بلکہ ریہ جبید ہیں اور رسول طافیق کے درمیان جو بوجہ مصلحت و محکمت ظاہر نہیں فرمائے۔''

۲۔ فاضل دیوبند مفتی محمد ابراہیم شرح اصول شاشی میں اس مسئلہ کو یوں واضح کرتے ہیں:

قرآن کے تمام متشابہات امت کے اعتبار سے متشابہات ہیں نبی علیہ السلام کے اعتبار سے معانی پر السلام ان سب کے معانی پر السلام کے اعتبار سے نہیں کیونکہ نبی علیہ السلام ان سب کے معانی پر واقف تھے۔''
واقف تھے۔''

مولانا سید مظہر الحق سہار نپوری متشابہ کے بارے میں لکھتے ہیں:

"اس میں بیان کی بھی امید نہیں اور بیامت کے اعتبارے ہے ورنہ حضور سُلھی کو ان کے متعلق پوری معلومات حاصل تھیں ورنہ خطاب مہمل ہو جاتا۔"

(مصباح الحواشی ۵۲۰)

مہمل ہوجاتا۔'' ا۔ فاضل دیوبند مولانا عبد الحفیظ نے شرح نور الانوار میں بڑی تفصیلی گفتگو کی ہے کہ متشابہات حضور مَلَ اللہ پراشکار ہیں پھر اعتراض کر کے جواب

مجمی دیا۔ اے معرف

جب مراد صرف الله کو معلوم ہے تو سوال ہے کہ جناب رسول الله سنظر کو معلوم ہے تو سوال ہے کہ جناب رسول الله سنظر کو بھی ان کی مراد معلوم تھی یا نہیں لفظ الله پر وقف کے وجوب کا مطلب تو بہرحال یہی ہے کہ اس کی مراد صرف الله کو معلوم ہے، اس کے علاوہ کسی دوسرے کو اس کی مراد معلوم نہیں حالا نکہ بیسابقہ بیان کے خلاف ہے جبکہ سابق میں گذر چکا کہ متنابہات کی مراد جناب رسول الله منافیظ کو معلوم تھی ورنہ سابق میں گذر چکا کہ متنابہات کی مراد جناب رسول الله منافیظ کو معلوم تھی ورنہ سابق میں گذر چکا کہ متنابہات کی مراد جناب رسول الله منافیظ کو معلوم تھی ورنہ سابق میں گذر چکا کہ متنابہات کی مراد جناب رسول الله منافیظ کو معلوم تھی ورنہ سابق میں گذر چکا کہ متنابہات کی مراد جناب رسول الله منافیظ کو معلوم تھی ورنہ سابق میں نہ ہوگا۔

جواب:

باری تعالی کا فرمان "و مایعلم تاویله الا الله" کے معنی "و ما یعلم تاویله بدون الوحی الاالله" یعنی متنابهات کی مراد وجی کے بغیر ضدا کے سوا کوئی نہیں جانتا اور حضور کو وجی کے ذریعے ان کی مراد معلوم تھی اس تاویل کے بعد الله کا استناء بھی درست ہوگا اور جناب رسول الله مَالِيُّمَ کا مراد پر واقف ہونا بعد الله کا استناء بھی درست ہوگا اور جناب رسول الله مَالِیُمَ کا مراد پر واقف ہونا بعد الله کا استناء بھی درست ہوگا اور جناب رسول الله مَالِیْمَ کا مراد پر واقف ہونا بعد کا بعد الله کا مراد پر واقف ہونا کے بھی ثابت ہوجائے گا۔

۵۔ استاذ الحدیث دیوبند مولانا جمیل احد سکروڈوی شرح اصول شاشی میں متشابہ کے بارے میں لکھتے ہیں:

"بے خیال رہے کہ یہاں سے پہلے ان کی مراد کا معلوم نہ ہونا امت کے ساتھ خاص ہے ورنہ رسول منافظ ان کی مراد سے واقف تھے اور کے ساتھ خاص ہے ورنہ رسول منافظ ان کی مراد سے واقف تھے اور دلیل اس پر میہ ہے کہ اگر آپ منافظ کو بھی ان کی مراد معلوم نہ ہوتو

ان کے ساتھ آپ کو خطاب کرنے کا فائدہ باطل ہو جائے گا اس طرح نبی کے حق میں غیر معلوم الراد کی صورت میں مجمل اور متشابہ کے ساتھ کلام کرنا باطل ہوگا اور جو باطل کوستلزم ہو وہ چونکہ خود باطل ہوتا ہے اس سے نبی کے حق میں مجمل اور متنابہ کا غیرمعلوم المراد ہوتا بھی باطل ہوگا، اس کی تائید صدیق اکبررضی اللہ عنہ کے اس قول سے ہوتی ہے۔ "في كل كتاب سروسر في القرآن هذه الحروف" بركاب میں کچھ راز کی باتیں ہوتیں ہیں اور قرآن میں اللہ اور رسول اللہ کے ورمیان راز کی باتیں بیرحروف ہیں، الحاصل میہ بات ثابت ہوگئی کہ مجمل اور متشابہات کی مراد اگر چہ امت میں ہے کسی کومعلوم نہیں ہے (اجمل الحواشي: ١٣٠) ليكن ني عليك كومعلوم ب-مولانا عبدالغفار د يوبندي نے شرح اصول شاشي ميں متشابه كي بحث ميں لکھا۔ تعریف: جس کلام میں اتنا خفا ہو کہ شارع کی طرف سے امت کے حق میں بیان آنے کی امید ہی دنیا میں ختم ہوگئ ہو، امت کی قید اس لیے ہے کہ نبی علیدالصلاۃ والسلام کو اس کلام کی مراد کاعلم ہوتا ہے اس لیے کہا جاتا ہے کہ متشابہ اللہ اور رسول کے درمیان ایک راز ہوتا ہے اور بدراز امت کے لیے آخرت میں کھلےگا۔ (صفوۃ الحواثی، ١٩٧) استاذ الحديث ديو بندمولا تاجميل احمد سكروؤوي نے شرح نورالانوار ميں شارح نورالانوار ملا جیون نے فرمایا کہ ہم حنفیوں کے نزد کی متشابہ کی مراد کا بقینی طور پر معلوم نہ ہونا امت کے حق میں ہے بعینی بیہ بات ہمارے تزديك مسلم ہے كە متشابەكى يقينى طور بر مرادكسى امتى كومعلوم نہيں ہے اور رہا رسول ہاشمی منتی کا معاملہ سوآ ب کو متنابہات کی مرادمعلوم تھی۔ اس لیے کہ اگر رسول اكرم مَنْ فَيْلِم كے ليے متشابهات كى مراد كا معلوم نه ہونالتعليم كرليا جائے تو متشابهات کے ساتھ رسول اللہ من اور العياذ بالله مهمل كلام كے ساتھ اللہ تعالى كا خطاب كرنا لازم آئے گا جيسےكسى آ دمی کا عرب کے رہنے والے مخص کے ساتھ حبثی زبان میں کلام کرنا لیعنی جس طرح تکلم بالمبل اورتکلم بالزنجی مع العربی باطل ہے اس طرح تی سے حق میں غیر معلوم الراد ہونے کی صورت میں متشابہات کے ساتھ کلام کرنا بھی باطل ہوگا اور جو چیز باطل کوستلزم ہو وہ چونکہ خود باطل ہوتی ہے اس لیے نبی کے حق میں متشابهات کا غیرمعلوم المراد ہونا بھی باطل ہوگا اور جب نبی کے حق میں متشابہات كا غير معلوم الراد موتا باطل ب تو معلوم الراد موتا ثابت موكا، اس كى تائيد صدیق اکبررضی الله عنہ کے ای قول سے بھی ہوتی ہے "فی کل کتاب سو و سرٌ في القرآن هذه الحروف" بركتاب مين كه رازكي بات بوتي ب اور قرآن میں اللہ اور رسول میں راز کی بات میحروف لیمنی مقطعات قرآن ہیں ہیں رسول ان حروف کا راز دال ای وقت ہوسکتا ہے جب کہرسول ان کی مراد سے واقف ہو۔ بہرحال میہ بات ثابت ہوگئی کہ ہمارے نزدیک متشابہات کی مراد چہ امت میں سے لسی کومعلوم نہیں ہے نہ علمائے راتخین ۔ اسخین کو اور نہ عوام الناس کو لیکن نبی کو معلوم ہے۔حضرت

### آ کے چل کر لکھتے ہیں۔

ووسری دلیل بیہ بے کہ بعض قر اکوں میں 'الراحوٰن' بغیر واو کے ہے اور ابعض قر اکوں میں ''الراحوٰن' کا ''اللہ'' پر عطف نہیں ہوگا اور جب' اللہ'' پر ''الراحوٰن' کا عطف نہیں ہوگا اور جب' اللہ' پر''الراحوٰن' کا عطف نہیں ہوگا اور جب' اللہ' پر''الراحوٰن' کا عطف نہیں ہوگا اور جب ''اللہ کے ساتھ شریک بھی تہ ہوں گے پس اس سے بھی فابت ہوا کہ راخین کو متشابہات کی مراد معلوم نہیں ہوں گے پس اس سے بھی فابت ہوا کہ مراخین کو متشابہات کی مراد معلوم نہیں انہ ہوا کہ راخین کو متشابہات کی مراد معلوم نہیں انہ ہوا کہ متشابہات کی مراد کا معلوم ہونا اللہ کے ماتھ خاص ہوگا اور بیاس کا تقاضہ کرتا ہے کہ متشابہات کی مراد اللہ کے علاوہ کسی کو معلوم نہ ہو نہ رسول اللہ خالی کے کو اور نہ راخین فی کی مراد اللہ کے علاوہ کسی کو معلوم نہ ہو نہ رسول اللہ خالی کو اور نہ راخین فی اعلم کو حالانکہ یہ سابقہ بیان کے خلاف ہے کہ نشابہات کی مراد رسول اکرم خالی کے کو معلوم تھی ورنہ تخاطب کا فائدہ باطل ہو عالے گا۔

اس کا جواب ہے کہ باری تعالیٰ کے قول ''وما یعلم تاویلہ الا اللہ'' کے معنیٰ ہیں ''وما یعلم تاویلہ الا اللہ'' کے معنیٰ ہیں ''وما یعلم تاویلہ بدون الوحی الااللہ'' یعنیٰ متثابہ کی مراد بغیر وحی کے بغیر وحی کے سوائے خدا کے کوئی نہیں جانتا ہے اور رسول اکرم ﷺ کو وحی کے ذریعہ متثابہ کی مراد معلوم تھی، پس اس صورت کے اندر آیت ہیں اللہ کا استثناء بھی درست ہوگا اور رسول اکرم ماڑھ کا متثابہ کی مراد سے واقف ہوتا بھی ٹابت ہو جائے گا۔

(قوت الاخیار،۲۰،۵۰،۱۵)

بقيه حيار كامعامله

پہلے جواب کا خلاصہ پانچ چیزیں تھیں اب تک ان میں سے پانچویں پر گفتگو آئی۔

> تهیلی بات پہلی بات

بقیہ جار میں پہلی بات میہ ہے کہ ہماری پیش کردہ عبارت التوضیح کی نہیں

بلكه التنقيحكى ہے۔

گذارش میہ ہے کہ ہم نے اسے کب توشیح کی عبارت قرار دیا ہے ہم نے اس عبارت کے بارے میں کہا تھا کہ بیصاحب توشیح کی عبارت ہے دیکھئے ہمارے اعتراض میں دو دفعہ بیدالفاظ ہیں۔

الف\_ حالانكہ صاحبِ توضیح كى يہ اگلى تصریح آپ كو بھى وكيھ لينى علم حالت النبى السبق الناس فى العلم وانه يعلم علم

المتشابه"

ب۔ پھراس عبارت کے ترجمہ کے بعد ہمارے الفاظ ہیں۔ صاحب توضیح تو نہایت ہی اعلانہ طور پر حضور منافظ کے لیے متشابہ کا علم مان رہے ہیں ممکن ہے یہ مقام آپ کی نگاہوں سے اوجھل رہ گیا

?9?

اس پر اس سے بڑھ کر کیا دلیل ہو سکتی ہے کہ خود آپ نے ہمارا جو اعتراض نقل کہا ہے اس میں بھی صاحب توضیح کا بی لفظ ہے، پھر دیکھ

(نصرة العلوم، ١٣٢) 25 اب سوال یہ ہے کہ کیا التنقیح (جو انہی کی ہے) کی عبارت کو صاحب توضیح کی عبارت کہا جاسکتا ہے یانہیں؟ اگر کہا جاسکتا ہے تو الحديثة بم سے بي كونكه جب يورى كتاب المتنقيح كو صاحب توضيح کی کتاب کہا جاسکتا ہے تو اس کی ایک عبارت کے بارے میں ایسا كيون نبيل كها جاسكنا بال اگراييا كهنا درست نبيل تو پھر آپ سيے بيل، الغرض ہم نے اے توضیح کی عبارت نہیں لکھا بلکہ اے صاحب توضیح کی عبارت قرار دیا جو داقع کے مطابق ہے۔ آب يه كه كت بي كدحوالد آك التوضيح كاب نه كه التنقيح كا،ليكن ہم اس سلسلہ میں عرض کریں گے ہم نے عرف کا خیال رکھتے ہوئے ابيا كيا كيونكه اس كتاب كا نام" التوضيح والتلويح" بي مشهور ب، آب کسی بھی نصاب کو اٹھا نمیں اس میں اس کا بہی تام ملے گا۔ كيا التنقيح، صاحب توضيح كى كتاب نبين؟ اگر ب جبيا كه آب نے جواب ميں لكھا: " كھريد بات بھي ملحوظ غاطر رہے كه المتنقيح اور التوضيح متن اورشرح کا مصنف ایک ہی ہے۔ (ایضاً،۳۳) بھر ہم نے کون سا مغالطہ کھایا، ہم نے بھی بھی کہا کہ صاحب توضیح " بنے جب اسے التنقیح کی عبارت تنکیم کیا ہے تو اسے صاحبہ و شیح کی کو اسے صاحبہ و شیح کی کو اسے صاحبہ و شیح کی کو اسلیم نہیں کرتے؟ جب جماری پیش کردہ عبارت موجود ہے اور وہ صاحب تو منبح ہی کی

### ہے پھرلوگوں کو مغالطہ میں ڈالنے کی کیا ضرورت؟

دوسری بات

آپ کا فرمان کہ بندہ کو المتنقیح اور التوضیح میں فرق معلوم نہیں اس پر کھے کہنا مناسب نہیں ہاں بیر میں حرور کہنا جاہیے کہ آپ کو جب توضیح اور صاحب توضیح کا فرق معلوم ہے تو پھر ہم پر بیداعتراض کیوں؟

تیسری بات

پھر آپ نے کہا چونکہ التنقیح اور التوضیح کی عبارت میں تعارض ہے اور تعارض کے وقت بعد والی عبارت کا اعتبار ہوتا ہے للبڈا ہم شرح کی عبارت کی بنیاد پر کہتے ہیں کہ متشابہات کاعلم کسی کونہیں ملاء آپ کے الفاظ یہ ہیں۔

"قاعدہ ہے کہ اگر کسی آ دی کی عبارات کا بظاہر تعارض ہوتو اس کی بعد والی بات کا اعتبار ہوتا ہے۔ التنقیع متن ہے اور التوضیح شرح ہے اور متن یقینا پہلے اور شرخ بعد میں ہوتی ہے تو اعتبار التوضیح کی عبارت کا ہوگا جس میں صراحت ہے۔ "ولم یظهر احد امن خلقه علیه" کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی مخلوق میں ہے کسی کوچی منتا بہات پر مطلع نہیں کیا۔

جاری گذارشات

ماتن نے بوری کتاب کی شرح لکھی اگر شرح لکھتے وقت اس کی رائے وہ بن چکی تھی جو آپ بیان کر رہے ہیں تو پھر افعال النبی سُلُیْکُمْ میں جا کروہ کیوں خاموش گزر گئے؟

وہاں ان کا فرض نہیں تھا کہ وہ تصریح کرتے میں نے متن میں جو سے لکھا ہے کہ حضور من فیل مشابہات کاعلم رکھتے ہیں بی غلط ہے اب میری رائے یہ ہے کہ آپ کو بھی ان کاعلم نہیں دیا گیا جیسا کہ میں نے ابتدا کتاب میں تصریح کر دی ہے۔ عبارات کے درمیان آپ تعارض فرما رہے ہیں مصنف کو یہ تعارض کیوں دکھائی نہ دیا؟ سن شارح یا محشی نے اس تعارض کی نشاندہی کی یا بیآ پ کو ہی محسوس ہوا ہے۔ اگر کسی نے ان عبارات میں تعارض مانا ہے تو اس کی نشاندہی آ ب کا \_0 كيابيه وبى صورت حال نبيس جو يهلے حواله جات كے ساتھ واضح كر دى ے کہ امت پر متشابہات کاعلم اشکار نہیں ہاں رسول ظافی پر اشکار ہیں اور ان دونوں باتوں میں کوئی تعارض نہیں۔ اور سے بات حواشی اصول شاشی ہے لے کرآ خرتک تمام کتب میں موجود ہے۔ مثلاً جب صاحب اصول الشاشي نے كہا كه محمل و متشابه كى مراد چونكه بیان سے پہلے کسی ہر اشکار نہیں ہوتی لہذا اس وقت تک ان کے حق ہونے کا اعتقاد ضروری ہے، اس سے مغالطہ ہوسکتا تھا کہ شاید رسول الله مَا اللهِ مَا اللهِ مِن بِهِ الشکار نہ ہوں تو اہل علم نے وہاں بینضری کر دی کہ بيه معامله فقظ امت كا ب نه كه رسول الله منظم كا، مزيد حواله جات

ملاحظه كريجج ب

مولانا برکت اللہ حاشیہ اصول شاشی میں واضح کرتے ہیں متشابہ کی جو تعریف کی گئی ہے کہ دنیا میں اس سے آگاہی نہیں ہوسکتی۔

یہ امت کا معاملہ ہے رہا معاملہ حضور ملاقظ کا تو آپ انہیں وقت نزول سے جانتے ہیں آپ کے ہاں ان میں اور بقیہ قرآن میں کوئی تغریق نہیں۔ ورنہ سفاہت لازم آئے گی کیونکہ مخاطب کو ایسے الفاظ سے خطاب کرنا ہے وقونی ہوتی ہے خطاب کرنا ہے وقونی ہوتی ہے

بالنسبة الى الامة واما بالنسبة الى النبى عليه الصلاة والسلام فمعلوم وقت نزول القرآن بلا تفرقة بينه و بين سائر القرآن كيلا بلزم السفه لان التخاطب ما لابفهم المخاطب سفه

(احسن الحواشي، ٢٥)

جوات مجهندآ كيل-

کچھ دیگر حواثی اصول شاشی کے حوالہ جات پہلے بھی آ چکے ہیں۔ جب امام سفی نے السنار میں متشابہ کی تعریف کی کہ جس کی معرفت مراد کی امید ہی ختم اور وہ اس کا معنی ہرگز کسی پر آ شکار نہیں ہوسکتا تو شخ احمد ملا جیون نے اس کی شرح ہیں لکھا:

یہ امت کے حق بیں ہے اور حضور منافظ کو متشابہات معلوم ہیں ورنہ فائدہ تخاطب باطل اور شخاطب مصمل کے ساتھ لازم آئے گا۔ جیسے

هذا في حق الامة واما في حق النبي ال

کوئی حبثی ،عربی سے کلام کرے۔ بالزنجي مع العربي (نورالانوار،٩٣) حسامی لے کیجئے (جس کا آپ کے والد گرای نے بھی حوالہ دیا) متشاب كى تعريف ميں تكھا۔ جس کے درک کا ہرگز کوئی طریق نہیں۔ مالاطريق لدركه اصلا اس کے تمام شارحین بشمول علماء دیو بند (جیبا کہ پہلے آیا) نے تصریح كى بكريد بات امت كوالدے بندكر حضور مالكا كوالدے، اس کے ایک مسلم شارح مفسر القرآن شیخ ابو محد عبدالحق حقانی کے الفاظ درج کر دیتے ہیں جب صاحب حسامی نے کہا اس کی مراد پر دائی خاموشی لازم ہے تو شارح نے لکھا اور ساتھ اصول فقہ کے امام کا بھی حوالہ دیا۔ في حقنا لان النبي مَلْنَا كان کہ یہ عارے (امت) حق میں ہے کیونکہ نی منافظ تمام متشابہات کا يعلم المتشابهات كما صرح به فخرالاسلام في اصوله علم رکھتے ہیں، جبیبا کہ اس پر امام فخرالاسلام نے اصول بردوی میں (النامي، اس) تقریح کی ہے۔ آب کے علم میں ہے کہ ریم تمام حواثی اور شروحات ان متون ہے بعد -U1 \_ یہاں اس طرف بھی متوجہ ہونا ضروری ہے کہ اگر امام صدرالشریعۃ کی عبارت میں تعارض ماننا پڑے عبارت میں تعارض ماننا پڑے عبارت میں تعارض ماننا پڑے گا لیکن میہ بات کوئی صاحب فہم وشعور نہیں کھہ سکتا کیونکہ انہوں نے عمداً میہ تصریحات کی ہیں تا کہ کسی کو تعارض نظر ہی نہ آئے الغرض اگر حبیب خدا منگائی ا کے لیے متشابہات کا علم نہ مانیں تو تعارض ہی تعارض اور اگر مان لیا جائے تو ایک تعارض ہی نہیں بلکہ تمام اشکالات ختم حتی کہ صحب قرآن واسلام پر بھی حرف نہیں آئے گا۔

ر کھتے ہیں۔ کیونکہ اپنے متن ۔

آپ سائیل علم میں تمام لوگوں سے
کہیں آئے ہیں اور آپ سائیل تمام
متنابہات اور مجملات کا علم رکھتے
ہیں تو معانی نصوص کا آپ پر مخفی

لانه اسبق الناس في العلم وانه يعلم المتشابه والمجمل فمحال ان يخفي عليه معاني النصوص

ہونا محال ہے۔

كے تحت صرف بيدا ضافه كيار

معانی ہے مراد (ان کی)علل ہیں۔

المرادبها العلل

(التوضيح، ٢: ٢ ٩ ٣)

ان الفاظ كے ذريعے انہوں نے بيد حقيقت آ شكار كردى كه آب سُلُ الله ان كامل نصوص (متثابه و مجمل سميت) سے ہى فقط آگاہ نہيں بلكه ان كى علل سے بھى آگاہ بيں۔

#### چونھی بات چونھی بات

آپ کے پہلے جواب میں چوتھی بات یہ ہے کہ التنقیح کی عبارت میں اذا شرطیہ ہے جو واضح کر رہا ہے کہ حضور منافظ منام منتابہات کا علم نہیں رکھتے، آپ کے الفاظ ہیں۔

"اور المتنقیح کی عبارت کا مفہوم کتاب کے سیاق وسباق کو محوظ رکھ کر یہی ثابت ہوتا ہے کہ متشابہ اور مجمل کا اس قدرعلم مراد ہے جس سے نص کے معانی ظاہر ہوں ای لیے آ کے عبارت ہے "فاذا وضع له لزمه العمل" پس جب آپ کے سامنے اس (متشابہ اور مجمل کے وضاحت ہوگی تو اس پر عمل ضروری ہوگا مصنف نے اذا شرطیہ کے ساتھ اس کو بیان کیا ہے کہ جس سے مراد سیہ ہوگی تو عمل ضروری ہوگا اور جب ظاہر سیہ ہوگی تو عمل ضروری ہوگا اور جب ظاہر نہ ہوگا تو موں کہ جب وضاحت آپ کے سامنے ہوگی تو عمل ضروری ہوگا اور جب ظاہر نہ ہوگا تو وہ یوں کہنا کہ جب متمام مجملات اور متشابہ کا بالکلیة علم مراد ہوتا تو وہ یوں کہنا کہ جب تمام مجملات اور متشابہات کاعلم رکھتے ہیں تو تمام آپ کے سامنے واضح ہوں گے اس لیے سب متشابہات کاعلم رکھتے ہیں تو تمام آپ کے سامنے واضح ہوں گے اس لیے سب متشابہات اور مجملات پر عمل ضروری ہے۔

مقيقت بيرام NWW.NAFSEISLAM.COM

حقیقت یہ ہے کہ امام صدرالشریعہ عبیداللہ بن مسعود (۲۳۲) کی عبارت کا ہرگزید مفہوم نہیں جو آپ نے سمجھا ہے کہ''اگر علم ہوا تو عمل کریں گے اور اگر علم نہ ہوا تو عمل نہیں'' بلکہ وہ تو اعلانیہ طور پر کہہ رہے ہیں کہ حضور منافیظ منام نصوص (خواہ وہ مجمل ہیں یا منشابہ) کا علم رکھتے ہیں بلکہ آپ پر معانی معانی

تصوص کا مخفی و پوشیدہ رہنا محال ہے اس حقیقت کو آشکار کرنے کے لیے ہم ان کی تمام عبارت سامنے لاتے ہیں۔ مخار میں ہے کہ حضور مالی پر اجتہاد لازم وضروری ہے اس پر چوتھی ولیل دیتے ہوئے لکھا۔ چونکہ آپ ناٹیٹٹم علم میں تمام لوگوں لانه اسبق الناس في العلم وانه ہے کہیں آگے ہیں اور آپ متشابہ يعلم المتشابه والمجمل فمحال اور مجمل كاعلم ركھتے ہیں كيونكه آپ ان يخفي عليه معاني النصوص یر نصوص کے معانی کا پوشیدہ و محفی فاذا وضح له لزمه العمل ہونا محال ہے تو جب آپ پر سی (التنقيح مع التوضيح، ٢٩٣) واضح بیں تو عمل بھی لازم ہوگا۔ پھر جب انہوں نے ان کلمات کی شرح کی تو صرف ان الفاظ کا اضافہ کیا۔ کہ معاتی ہے مرادعلل ہیں۔ المرادبها العلل كدآب طافيا يرتصوص كے معانى كيے محفى ہوں كے جبكدآب طافيا تو ان نصوص کی علل سے بھی واقف ہیں۔ یاد رہے امام صدرالشریعہ نے اجتہاد نبوی منافظ پر چوتھی دلیل ویت ہوئے جو الفاظ تحریر کیے ہیں تقریباً امام فخر الاسلام بردوی (۱۸۸ه) کے الفاظ بھی یہی ہیں انہوں نے لکھا۔ لان الرسول مُلْتَظِينُهُ اسبق الناس رسول مَلْقِيْمُ علم لوگوں ہے کہیں فی العلم حتی وضح له ماخفی آگے ہیں حتی کہ آپ مَلَقَیْمُ پر وہ علی غیرہ من المتشابه فمحال مشابهات بھی آگار و واضح ہیں علی غیرہ من المتشابه فمحال مشابهات بھی آگار و واضح ہیں

جنہیں کوئی نہیں جانتا تو آپ پر معانی نصوص کا پوشیدہ ہونا محال ہے جب آپ کے لیے یہ واضح ہیں تو عمل (اجتهاد) لازم كيونكه حجت عمل کے لیے مشروع ہے۔

ان يخفي عليه معاني النص واذا وضع له لزمه العمل به لان الحجة للعمل شرعت (اصول بزدوی ، باب تقسیم السنة )

يانج گواهيال

ان کی عبارت کا جومفہوم ہم نے بیان کیا ہے اس پر یا نج گواہیال پیش

کردہے ہیں۔

پہلی گواہی،شارعین کی تائید

ہمیں ان تمام اہل علم کی تائید حاصل ہے جنہوں نے اس عبارے کی شرح کی ہے۔ مثلاً سعدالدین مسعود بن عمر تفتاذانی (۲۹۴)نے امام صدرالشربعد کے اجتهاد نبوی منافق بر یا نج دلائل کا خلاصہ بیان کرتے ہوئے لکھا كەانبول نے مختار تول كى پانچ وجوه بيان كى بيں۔

الاول وجوب الاجتهاد عليه ميلي ويدبيب كدالله تعالى كارشاد واضح كر رہا ہے كه آپ تالل پر

لعموم قوله تعالى فاعتبروا يا كرائ فاعتبروا يااولى الابصار اولى الابصار والثاني وقوعه

بالفرق والثالث وقوعه منه عليه نے اجتہاد فرمایا اور کوئی بھی اس حوالہ سے انبیاء میں فرق کا قائل السلام في قصة الخثعمية وجواز قبلة الصائم والرابع انه تہیں تیسری وجہ رہے کہ واقعۃ بختمية اور جواز قبله صائم مين آپ عالم يعلل النصوص وكل من هو عالم بها يلزمه العمل في مُنْ اللَّهُمُ نِهِ اجْتَهَادُ فَرَمَا يَا جُونِكُمُ وَجِهُ بِيهِ كرآب مَالَيْظُ تصوص كمال سے صورة الفرع الذى يوجد فيه واقف ہیں اور جو بھی ان سے آگاہ العلة وذلك بالاجتهاد ہے اس فرع برعمل لازم ہوگا جس والخامس انه عليه السلام میں وہ علت موجود ہے اور اس کی شاور اصحابه في كثير من الامور وجد اجتهاد ہی ہے یانچویں وجد رید کہ آب نا الله نے بہت سے امور میں (التلويح،٢:٢٩٣) صحابہ ہے مشورہ لیا۔ اصول برزووی کے دوشارعین کی گفتگونقل کررہے ہیں جو ہمارے مدعیٰ کوخوب آشکار کررہی ہے۔ امام علاؤ الدين عبدالعزيز بخارى (١٣٠) اس عبارت کے تحت رقمطراز ہیں،حضور خلی کے اجتہاد پر ایک دلیل ہے ہے۔ الاجتهاد مبنى على العلم اجتهادكى بنيادتصوص كے معانى كاعلم

بمعانی النصوص ورسول ﷺ ہے رسول اللہ ظائل علم میں لوگوا اسبق الناس فی العلم ای سے کہیں آگے ہیں یعنی علم میں ال اکملهم فیه حتی کان یعلم سے اکمل ہیں حتیٰ کہ آپ مَنْ اَلِیْمُ متشابهات كوتجفى جانتة بين جنهير امت میں ہے کوئی نہیں جانتا۔

المتشابه الذي لايعلمه أحد من الامة بعده

اس ہے آ کے چل کر لکھتے ہیں۔

ثم الشيخ رحمه الله ذكرههنا ان المتشابه وضح للرسول

عليه السلام دون غيره وهكذا ذكر شمس الآئمة

(كشف الاسرار: ٣، ٠ ٩ م)

شخ (فخرالاسلام) رحمه الله نے یہاں واضح کر دیا کہ متثابہات حضور مَالِيلُم ير آشكار بين كسي دوسرے برنبیں، امام مش الائمہ نے

مجھی اسی طرح لکھا ہے۔

امام حسام الدين حسين سغناقي (١١٦) نے امام فخر الاسلام كے الفاظ۔ حتى و ضع له ما خفى كے تحت لكھا۔

يه الفاظ وكيل بين كه آب مَالَيْنَا متشابهات كاعلم ركفتے ہیں۔

دليل على أن النبي عليه السلام كان يعلم المتشابه

(الكافى شرح بردوى،٢٠١٢م١)

کیا یہ تمام شارحین واضح نہیں کر رہے کہ متشابہات اور مجملات حضور مَنْ ﷺ پر آشکار ہیں بلکہ وہ تو متشابہات کے علم پراسے دلیل بنا رہے ہیں مگر آب والامفہوم تو کسی نے بھی نہیں لیا کہ اگر بیآب پر واضح ہوں گے تو آب اجتهاد فرمائیں گے درنہ نہیں۔ دیگر اہل علم کی تائید دیگر اہل علم کی تائید آگرچہ پہلے متعدد عبارات گزری ہیں جن میں اذا کا وجود ہی نہیں لیکن

يہاں بھی کچھ کا ذکر کے دیتے ہیں تا کہ ہمارے موقف میں کوئی خفا نہ رہ جائے۔ امام عمس الائمه ابوبكر بن احد سرحى (١٩٥٠) حضور منظف كے اجتهاد ير تُنفَتُكُو كرتے ہوئے لکھتے ہیں، اجتہاد چونکہ نصوص کے معانی کےعلم پر

مبنی ہوتا ہے۔

بلاشبه آب ملافق كا درجه دوسرول سے کہیں اعلیٰ و بلند ہے آب الفظم تو متشابهات كالجحي علم ركھتے ہيں جن كے معنى يركوئى امت ميں سے آگاہ نہیں ہوسکتا۔

ولاشك ان درجته عليه السلام في ذلك اعلى من درجة غيره وقد كان يعلم المتشابه الذي لا يقف احدمن الامة بعده على مغاه

(اصول السرخي، ٩٣،٢،٩٥)

شارح منارامام ابن الملك (٨٠١) في اى كور شكاركرت بوي لكها: حضور مَا اللَّهُم كومتشابهات كاعلم ہے۔

ان المتشابهات كانت معلومة للنبي عَلَيْكُ (شرح المنار:٣٧٧)

علامه محمد فیض الحن متثابه کی تعریف واضح کرتے ہوئے لکھتے ہیں، امت تو اس کے مفہوم سے دنیا میں آگاہ نہیں ہوسکتی رہا معاملہ رسول الله مالكاني كا\_

تو آپ مُلافظہ وقت نزول سے انہیں جانتے ہیں، آپ کے لیے ان (عمدة الحواشي، ٤٢) تشابهات اور ديگر قرآن ميل كوئي

فمعلوم وقت نزول القرآن بلا

بيتو المتنقيح والتوضيح كى عبارت بر كفتكوشى -

عبارت حسامی کی تشریح، استاذ حدیث و تفسیر دیوبند کی زبانی آپ کے والدگرامی نے حسامی کی بھی ایک عبارت عدم علم پرنقل کی ہے۔ ہم پہلے وہ عبارت نقل کر دیتے ہیں پھراس کی تشریح وارالعلوم دیوبند کے استاد حدیث و تفسیر مولانا جمیل احمد سکروڈوی کی زبانی ذکر کر دیتے ہیں، حسامی کی

عبارت ہے۔ "وهو مالا طريق لدر كه اصلاً"

اس كى تشريح كرتے ہوئے موصوف استاد لكھتے ہيں:

ہے اس کی تائید صدیق اکبررضی اللہ تعالی عنہ کے اس قول سے بھی ہوتی ہے "في كل كتاب سروسر في القرآن هذه الحروف" بركتاب بيل يكهراز کی باتیں ہوتی ہیں اور قرآن میں اللہ اور رسول کے درمیان راز کی باتیں ہیہ حروف لیعنی متشابہات قرآن ہیں۔ پس رسول الله متشابہات کے راز وال اس وفت ہو سکتے ہیں جبکہ رسول اللہ ان کی مراد سے واقف ہوں۔ بہرحال ہے بات ثابت ہوگئے۔ کہ متشابہات کی مراد اگر جہ امت میں سے کسی کومعلوم نہیں لیکن نی منافظ کومعلوم ہے۔ اس پر سے اعتراض ہوسکتا ہے کہ باری تعالی کے قول "وما يعلم تاويله الا الله والراسخون في العلم" بين الرالا الله يروقف كيا كيا تو متشابهات كاعلم الله كے ساتھ خاص ہوگا اور امت كے لوگوں كى طرح رسول الله من الله على منشابهات كى مرادي ناواقف مول كے اور جب ايها ہے تو رسول الله منافقي كا منشابهات كى مراد جائے والول سے استثناء كرتا كيے ورست ہوگا اور اگر الا اللہ ير وقف نه كيا جائے بلكه الرائون يركيا جائے تو متثابهات كے علم کے ساتھ رسول اللہ منافیا خاص نہ ہوں کے بلکہ رسول اللہ منافیا کے علاوہ را تخین بھی متشابہات کی مراد ہے واقف ہول کے اور جب ایسا ہے تو متشابہات کی مراد نے جاننے والوں سے صرف رسول اللہ کا استثناء درست نہ ہوگا بلکہ راتخین فی العلم بھی ای زمرہ میں شامل ہوں گے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ .... الا اللہ پر وقف ہے اور نزول آیت سے پہلے متشابہات کا علم صرف اللہ کو تھا لیکن نزول آیت کے بعد رسول اللہ کو بذریعہ وی اس کی تعلیم دے دی گئی اور آپ بھی

متثابهات كى مراد واقف ہو گئے۔ اور جب ايسا ہے تو الا الله ير وقف كرنے كے باوجود بير كهنا درست ہے كه رسول الله منافظ مجمى متشابهات كى مراد سے واقف تنے۔آگے جا کر لکھتے ہیں لوگ دوطرح کے ہوتے ہیں ایک تو ناخواندہ اور جاہل ہیں ان کی آ زمائش تو ہیہ ہے کہ وہ علم حاصل کریں اور علم سیجھنے میں مشغول ہوں اور دوسرے لوگ عالم اور پڑھے لکھے ہیں ان کی آ زمائش میہ ہے کہ وہ متشابہات اور راز و نیاز کی باتوں میں سر نہ کھیا تیں کیونکہ منشابہات اللہ اور رسول اللہ منافیا کے درمیان راز کی باتنی ہیں انہیں اللہ اور رسول کے علاوہ کوئی تیسرانہیں جانتا ہے۔ دونوں قسموں کی آ زمائش اس طور پر ہوئی کہ ہرایک آ زمائش اس کی تمنا اور خواہش کے برعکس ہوتی ہے۔ لیس جاہل کی خواہش میہ ہوتی ہے کہ علم کی مخصیل اور اس میں غور وفکر کرنے کو ترک کر دیا جائے لہٰذا اس کو تحصیل علم اور اهتغال علم کی آزمائش میں مبتلا کیا گیا ہے۔ اور عالم کی خواہش میہ ہوتی ہے کہ وہ ہر چیز ے مطلع رہے لہذا اس کو ہمہ دانی کے جذبہ کوٹرک کرنے کی آ زمائش میں مبتلا کیا گیا ہے۔ الحاصل منشابہات نازل فرما کر جہلاء کوتو مخصیل علم کی ترغیب دی گئی ہے اور علماء کو منشا بہات میں غور وفکر کرنے سے روکا گیا ہے۔ (فیض سبحانی شرح حسامی، ۲۹۱ تاای) دوسری گواہی، عبارت میں قرینہ پھرلطف کی بات ہے کہ خود امام صدرالشریعۃ اور امام فخرالاسلام کی عبارت میں واضح طور پر قرینہ موجود ہے کہ آپ مُلَاثِیْم تمام نصوص کے معانی سے

آ گاہ ہیں خواہ وہ مجمل ہیں یا متشابہ، کیا ان کے بیرالفاظ نہیں۔ فمحال ان یخفی علیه معانی به محال ہے کہ حضور ناٹیٹی پر نصوص النصوص (التنقيح: ۲،۲۲) کے معانی پوشیدہ ومخفی رہیں۔ كيا ان نصوص ميں مجمل ومتشابه شامل تہيں؟ تبسری گواہی،عبارت میں تضاد وه شامل بلكه يقيينا شامل بين تو اب اگر دونون جگه تمام نصوص بشمول مجمل ومتشابه مراد ليے جائيں تو عبارت ميں تضاد نه جوگا اور اگر آپ والامفہوم ليا جائے تو ان کی عبارات میں تضاد ہوگا پہلے فرما رہے ہیں کہ حضور منافقا پر تصوص کے معانی مخفی نہیں اور پھر فرما رہے ہیں اگر واضح ہوں گے تو پھر عمل ہوگا ورنہ نہیں۔ اس کیے ہم پر لازم ہے کہ وہی معنی کریں جو ان کامقصود ہے اور جے دیگرشارحین نے بھی واضح کر دیا ہے۔ چوهی گواهی، جمل کا عدم علم اگر آپ کا بیان کردہ مفہوم نشکیم کرلیا جائے تو پھر متشابہ ہی نہیں بلکہ آب مَنْ اللَّهُ كُومِ مُمَلِ كَا بَهِي عَلَم نه ہوگا كيونكه ان كى عبارت ميں جيسے پہلے متشابه كا ذكر ہے اس طرح مجمل كا بھى تذكرہ ہے۔ ان كے الفاظ ہيں۔ انه کان یعلم المتشابه والمجمل جب آپ نے اذا شرطیہ بنا کر اگر کا مسئلہ پیدا کر دیا تو یہاں سے بیہ بھی لازم آ جائے گا کہ آپ طافی تمام مجملات کا علم بھی نہیں رکھتے کیونکہ تمہادا کہتا ہے۔
مجملات کاعلم بھی نہیں رکھتے کیونکہ تمہادا کہتا ہے۔
مراد یہ کہ اگر مصنف کے ہاں مجمل و متشابہ کا بالکلیہ علم مراد ہوتا تو وہ یوں کہتا کہ جب آپ تمام مجملات اور متشابہات کا علم رکھتے ہیں تو تمام آپ کے سامنے واضح ہوں گے اس لیے سب متشابہات اور مجملات پرعمل ضروری ہے حالا تکہ یہ نہ کسی دلیل سے ٹابت اور نہ ہی اتنقے اور التوضح کی کوئی عبارت اس پر دلالت کرتی دلیل سے ٹابت اور نہ ہی اتنقے اور التوضح کی کوئی عبارت اس پر دلالت کرتی ہے۔

(نصرة العلوم: ۱۳۳۷)

اگر آپ طافی تمام مجملات کا علم بھی نہیں رکھتے تو پھر قرآنی اجمالات کے بیان کی ذمہ داری آپ برکھتے ہوگی حالاتک اللہ تعالیٰ نے آپ طافی کو یہ

یہ بات اسقدر واضح ہے کہ گفتگو کی حاجت نہیں گر پھر بھی قارئین کے سامنے چند آیات قرآنی اور ان کی تفسیر لے آتے ہیں تا کہ کوئی البحن ہی نہ رہے۔ مان

ارمعانی ہے آگاہی

ذمدداری سوتی ہے۔

اللہ نعالی نے قرآن مجید میں جار مقامات پر حضور مَثَاثِیَّا کے فرائض نبوت یہ بیان فرمائے ہیں۔

> (۱) خلاوت آیات (۲) تعلیم کتاب (۳) تعلیم حکمت (۴) تزکیه

آپ کسی بھی تفییر کا مطالعہ کریں اس میں ان کے تحت مفسرین نے آشکار کیا ہے کہ آپ سڑ اللے است کو جیسے قرآن کے الفاظ سے آگاہ کیا ایسے ہی ان کے معانی سے بھی حسب مرتبہ آشکار فرمایا یہاں یہاں اجمال تھا اسے اسے قول اور عمل سے دور کر دیا تا کہ تاقیامت لوگ اس سے رہنمائی پاسکیس اور

انہیں کوئی البحص در پیش نہ رہے۔

۲-بیان اجمال حضور کی ذمه داری

(سورة النحل، ۱۲۳) ہے اور تا کہ وہ فکر کریں۔

یبال ایک سوال ہوا کہ اس سے معلوم ہو رہا ہے کہ تمام قرآن مجمل ہے، اس کا جواب دیتے ہوئے امام فخرالدین رازی (۲۰۲) رقمطراز ہیں:

ان القرآن منه محکم ومنه بعض قرآن محکم اور بعض متثابہ ہے

متشابه والمحكم يجب كونه محكم كا واضح بموتا لازم بي تو ثابت

مبينا فثبت أن القرآن ليس كله موكيا قرآن تمام كاتمام مجمل نبيس بلكه

مجملا بل فيه مايكون مجملا السكابعض مجمل بإتوبيارشادرياني

فقوله (لتبين للناس مانزل اليهم) (تاكه آپ لوگول كوبيان كري جوان

محمول على المجملات كى طرف نازل كيا كيا كيا) قرآنى مجلات كے بارے ميں ہے۔

آ کے چل کر لکھتے ہیں۔ آ کے چل کر لکھتے ہیں۔

اس آیت کا ظاہر تقاضا کر رہا ہے كه رسول الله عليل نے وہ تمام بيان فرما ديا جوم كلفين ير الله تعالى نے نازل کیا تھا۔

ظاهر هذه الاية يقتضى ان يكون الرسول الناهج هو المبين لكل ما انزله الله تعالى على المكلفين

اس پر مانعین قیاس کا اعتراض نقل کیا که پھر قیاس کی ضرورت کیا؟

جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں۔

حضور منافیلم نے ہی واضح کیا کہ قیاس جحت ہے تو جو تفصیل احکام و تكاليف ميں قياس كى طرف رجوع کرنا ہے وہ در حقیقت بیان رسول تالی کی طرف ہی رجوع کررہا ہوتا

انه علاله الما بين ان القياس حجة فمن رجع في تبيين الاحكام والتكاليف الى القياس كان ذلك في الحقيقة رجوعاً الى بيان الرسول مَلْنِطَةُ

(مفاتيح الغيب، جز ٢١٢،٢٠) امام ابوعبدالله محد احرقرطبی (۱۷۲) لکھتے ہیں۔

الله تعالى في انى مقدس كتاب ميس

فالرسول مبين عن الله عزوجل

جو احكام نازل فرمائ مثلًا نماز، زكوة اور ديكر اوران كى تفصيل وبال

مراده مما اجمله في كتابه من اخكام الصلاة والزكاة وغير ذلك مما لم يفصله

نہیں فرمائی ان تمام کو رسول اللہ

(الجامع الاحكام القرآن: ٩٨،١٠) مَثَاثِثِمُ الله كَعَمَّم سے بیان فرمانے والے ہیں۔ امام عماد الدین اساعیل ابن کثیر (۴۵۷) نے کیا ہی خوبصورت تفسیر

اى من ربهم لعلمك بمعنى ما (جونازل کیا گیا ہے) ان کے رب انزل الله اليك وحرصك كى طرف سے كيونكد آب مالظام ان عليه واتباعك له ولعلمنا کے معانی سے آگاہ ہیں جو آپ کی بانك افضل الخلائق وسيد طرف نازل ہوا۔ آب اس کا خوب ولد آدم فتفصل لهم ما اجمل شوق رکھتے ہوئے اس کی انباع بھی وتبين مااشكل مرتے ہیں ادراس کیے بھی کہ ہم (تفسير القرآن، ٢،١١٢٥) جائے ہیں تم تمام مخلوق سے افضل اور اولاد آ دم کے سربراہ ہوتو ان کے لیے مجملات کی تفصیل اور مشكلات كابيان كرو\_ سيخ صديق حسن خال قنوجي (١٣٠٤) نے لکھا قرآن کي تفصيل سنت ہے: والمبين لذلك المجمل هو ان مجملات كوبيان كرنے والے فقظ الرسول عُلِيلًا في الآية رسول الله عَلَيْظُ مِي بِين ..... تو يه محمولة على ما اجمل فيه دون آیت مبارکہ قرآن کے اجمالات المحكم المبين المفسر المحكم کے حوالہ سے ہے نہ کہ محکم اور واضح احکام کےحوالہ ہے۔ (فتح البيان، ٣: ٣٣) آج تم كو (ائے محمد مُلَّاثِیْم) ہم نے الين كتاب دے كر بھيجا جوتم كتب سابقين كے علوم كي مكمل يادداشت ہے آپ كا كام بيد سابقين كے علوم كي مكمل يادداشت ہے آپ كا كام بيد سابقين كے علوم كي مكمل يادداشت ہے آپ كا كام بيد ہے كہ تمام دنیا كے لوگوں كے ليے اس كتاب كے مضامین خوب كھول كر بیان

فرما کیں اور اس کی مشکلات کی شرح اور مجملات کی تفصیل کر دیں۔ (تفسيرعثاني:۱۴)

مفتی محمر شفیع دیوبندی کے الفاظ ہیں۔

"اور رسول الله نظام كواس آيت مين مامور فرمايا ب كه آپ قرآن کی نازل شدہ آیت کا بیان اور وضاحت لوگوں کے سامنے کر دیں اس میں اس امر کا واضح ثبوت ہے کہ قرآن کریم کے حقائق و معارف اور احکام کا سیجے سمجھنا رسول كريم الفي كے بيان يرموقوف ب- (معارف القرآن:٣٨٨٥) امام تاج الدين على (ا22) في الله تعالى على ارشاد كراى "لتبين

للناس" كے تحت كيا خوب فرمايا ہے۔ يدميارك الفاظ بتا رہے ہيں اجمالات كاب

بیان کرنے والے حضور مالیکائی ان الرسول الشيئة هو المبين لا

ہیں آپ کے علاوہ کسی کی پیرشان

(رفع الحاجب: ٣١٣١٣) دوسرے مقام پر لکھتے ہیں:

بين كيونكه تمام كا صدور آب نافية

لكل ورد على لسانه الناسلة فكان

للكل بالكتاب تارة

# س- بيان قرآن، وعده الهي

قرآن مجید میں موجود ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضور مُراثِظُم کو قرآن کے تمام معانی وتشری سے آگاہ فرما دیا خواہ ان کا تعلق قرآنی اجمالات ہے یا متنابہات سے، ارشاد باری تعالی ہے اے نبی منتالے۔

لاتحرک به لسانک لتعجل این زبان کواس کے سکھتے کے لیے به ان علینا جمعه و قرانه فاذا جلد حرکت میں نہ لاؤ بلاشہ ہمارے قرانه فاتبع قرانه ثم ان علینا وم بال کا جمع کرنا اور یرهنا پھر جب ہم یوصے لگیں تو اس

بيانه

یڑھنے کی اتباع کرو پھر ہمارا ہی ذمہ ہے اسے کھول کر بیان کرنا۔

(سورة القيامة، ١١ ، تا ١١)

امام المعيل بن كثير (١٧٥٥) اس كي تفيير ميں لكھتے ہيں:

تكفل الله له أن يجمعه في الله تعالى نے اينے ذمہ ليا كہ وہ کے من وعن پہنچانے اور اسے آب

صدرہ وان بیسرہ لا دائه علی اے آپ کے سید میں جمع، اس الوجه الذي القاه اليه وان يبينه

له ويفسره و يوضحه الله ويفسره و يوضحه بيان

اس کے بعد فرماتے ہیں سے تین انعامات ہوئے:

اس کے معنی کا واضح کرتا ہے۔

فالحالة الاولى جمعه فى كبلى عالت اے آپ كے سينہ صدرہ والثانية تلاوته والثالثة اقدى سي جمع كرنا دوسرى اس كى

مفتی محرشفیع دیوبندی کے الفاظ بیے ہیں۔ "ثم ان علینا بیانه" اس کا مطلب یہ ہے کہ آب بی فکر بھی اینے اور نه رکھیں کہ نازل شدہ آیات کا صحیح مفہوم اور مراد کیا ہے اس کا بتلانا سمجھا دینا بھی ہارے ہی ذمہ ہے ہم قرآن کے ہر ہر لفظ اور اس کی مراد کو آپ پر واضح کر ویں گے ..... رسول الله طَافِيْلُم كو ان جار آينوں ميں بيتسلى دى گئى كه آپ تو بھول بھی سکتے ہیں نقل میں غلطی کا امکان بھی ہوسکتا ہے مگر حق تعالی ان سب سے بالا و برتر ہے ان چیزوں کی ذمہ داری خود حق تعالی نے اپنے ذمہ لے لی ہے اس لیے آیہ قرآن کے کلمات کو محفوظ رکھنے یا ان کے معانی سمجھنے میں غور كرنے كى زحمت چھوڑ ديں بيسب كاحق تعالیٰ خود انجام ديں گے۔ (معارف القرآن: ۲۷۸،۸۲) امام فخرالدین رازی (۲۰۲) نے اس آیت میارکہ کے تحت لکھا کہ تمام مجملات كابيان فرمانا وعده البي ب جواس نے كامل طور ير بورا فرمايا: قوله تعالى ثم ان علينا بيانه الله تعالى كا ارشاد ميارك (پير بدل على ان بيان السجمل باشيه مارا ذمه باس كا بيان) واجب على الله تعالى عندنا واضح كررها بكر كم الله تعالى عندنا كرمًا الله تعالى نے اپنے اور بالوعد والتفضل واما عند المعتزلة بالحكمة (ہمارے نزديك وعده وفضل اور المعتزلة بالحكمة (مفاتيح الغيب جز ،۳۹:۳۰) معتزله كے بال ان حكمت كى وجه كان مردكھا ہے۔

# یا نچویں گواہی ، ایک اور کھلی حقیقت

اگراب بھی کسی کو اشکال ہوتو ہم ایک اور کھلی حقیقت سامنے لا دیے ہیں جس ہے کہ حضور طائی نے است کا موقف یہ ہے کہ حضور طائی نے اجتہاد فرمایا اور آپ کا اجتہاد فقط قیاس تک ہی محدود ہے، جس طرح امت کے مجہدین، الفاظ کے معانی پرغور کرتے ہیں، معانی مشتر کہ میں سے کسی ایک کو ترجیح دیتے اور نصوص میں ترجیح کے لیے مقدم و موخر کی پیچان کے لیے عمر مجر جد کرتے ہیں، حضور طائع ان تمام سے بالاتر ہیں آپ پر الفاظ اور نصوص کے معانی اللہ تعالی کی طرف سے ازخود آشکار ہیں اسی طرح نصوص کی نقذیم و تاخیر کا آپ کے لیے کوئی مسلم نہیں، آپ تمام کے بارے میں جانے ہیں کون سی نصوص مقدم اور کون می موخر ہے، کوئی نامخ اور کون می منسوخ ہے، حتی کہ تی نصوص کی علل سے بھی آگاہ ہوتے ہیں۔

اس معاملہ کو سمجھانے کے لیے انہوں نے ہر جگہ تصری کی ہے کہ آ پ مُلا اللہ اسوں کے معانی آشکار ہوتے ہیں خواہ ان کا تعلق مشترک سے ہویا مجمل و متشابہ ہے ، آ کے ہرایک کے بارے میں اہل اصول کی تصریحات کا مطالعہ کرتے ہیں۔

شان اجتهاد نبوي مَثَافِيْكُمْ

سب سے پہلے سے محصلیں کہ حضور ناٹیٹ کے اجتہاد کی شان کیا ہے؟ ا۔ اجتہاد فقط قیاس

امام كمال بن الهمام (٨١١) حضور نظیم كے اجتماد كے بارے ميں

احناف کا موقف بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں، احناف کے ہاں مختاریہ ہے کہ جب کوئی واقعہ بیش آئے تو اولا آپ مٹائیل وی کا انتظار کریں، جب وفت انتظار گزر جائے تو ٹانیا،اجتہاد کریں۔ حضور من للل کے حق میں اجتہاد فقط (وهو) الاجتهاد (في حقه) اللها تیاس تک ہی محدود ہے بخلاف دیگر يخص القياس مجہدیں کے۔ ان الفاظ كى شرح امام ابن امير الحاج (١٤٥) نے يوں كى ہے۔ وهو في حقه الله يخص القياس اور حضور مَثَاثِيَّةُ كَا اجتباد فقط منصوص كا علم غير منصوص كے ليے ثابت بخلاف غيره کرنا ہے جبکہ دیگر مجتبدین کا معاملہ (التحرير مع التقرير، ٣: ٢ ٩ ٣) فقط يول تبين-اس کے دوسرے شارح علامہ محد امین المعروف امیر بادشاہ نے سی الفاظ يزها يل إلى بخلاف دیگر مجتهدین کے ان کا (بخلاف غيره) من المجتهدين اجتهاد قیاس تک محدود مہیں۔ فانه لايخص اجتهادهم القياس يَّخ محبّ الله بهاري (١١١٩) مسكد "هل كان يحوز له عليه الصلاة والسلام الاجتهاد في الاحكام" (كيا تضور ﴿ اللَّهِمْ كَ لِيهِ اجتهّاو

کاعمل جائز ہے) کے تحت اجتہاد نبوی کے بارے میں رقمطراز ہیں۔ آب الله كااجتها وفقط قياس بي ب-وهو في حقه القياس فقط اس کے تحت مولانا بحرالعلوم محمد بن نظام الدین انصاری (۱۲۲۵) نے خوبصورت نوٹ لکھا۔

منصوصات کی معرفت کے لیے آپ

لامعرفة المنصوصات

(فواتح الرحموت: ١٨،٢) مَنْ الله كوجدوجهد كي ضرورت نبيل-

ليني آب مَا الله من منصوص تحكم، غير منصوص مين علت كي بنا ير جاري فرما دين کے نہ آپ مُنافِظُ کو الفاظ کے معنی میں غور وفکر اور نہ دیگر شرائط قیاس کی معرفت ک محاجی بلکہ بیتمام کی تمام چیزیں آپ کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ابتدا ہی حاصل ہیں ای لیے اصولین نے اجتباد نبوی منافق کی بیشانیں اور امتیازات ا بیان کیے ہیں۔

٢ ـ ديگر مجتهترين الفاظ ميں غور وفكر كے محتاج "

يحصے آیا دیگر مجتمدین کا اجتماد قیاس تک محدود نہیں جبکہ آپ مُناتِیْلُم کا اجتہاد فقط قیاس ہے دوسرا امتیاز ہیہ ہے کہ دیگر ججہتدین کو دلالت الفاظ میں بھی غور وفكر كى مختاجى ہے كيونكه بعض الفاظ ميں خفا و اشتباہ اور اشتراك ہوتا ہے تاكه ان کی مراو ہے مطلع ہو کر اجتباد کرسکیں۔

اس بات كوامام ابن الحمام (٨٦١) في ان الفاظ ميس بيان كيا-بخلاف غیرہ ففی دلالات آپ نافیل کے علادہ مجہدین کو الفاظ کی دلالت میں غور وفکر کی محتاجی ہے۔ الالفاظ

اس كى شرح كرتے ہوئے امام ابن اميرالحاج (٨٧٩) لكھتے ہيں ان

كى دلالت سے مراد بيہ:

کہ دوسروں کو اجتہاد کے الفاظ کی

مرادے آ گاہی ضروری ہے کیونکہ

ان میں خفا و اشتباہ ہوتا ہے۔

على ماهوالمراد منها لعروض خفاء واشتباه فيه يكون لغيره من الاجتهاد

اس متن کی شرح میں علامہ امیر بادشاہ (۹۸۷) کے الفاظ بہت ہی

قابل توجه ہیں۔

ان مجتهدین کو دلالت الفاظ میں بھی

غور وفکر کی مختاجی ہے جبیہا کہ مجمل و

مشکل کا معاملہ ہے اس طرح تحفی و

متشابہ میں بقول ان کے جو کہتے ہیں

را تخین فی ابعلم متشابهات کی تاویل

جانے ہیں کیونکہ خفا کا تقاضا ہے ہے

که ان کی مراد نظری و استدلال کی

اى فقد يكون الاجتهاد في دلالة الالفاظ على ماهو المراد منها ايضاً كما في المجمل والمشكل، والخفى والمتشابه على قول من يقول ان الراسخين في العلم يعلمون تاويله فان الخفاء يستدعى كون المراد

نظرياً محتاجاً الى نظر واجتهاد على على على الم

(تيسرالتحريه،١٨٣)

سر مخصص عام اور مشترک وغیرہ میں اس مشترک اور دیگر اقسام کی اس طرح مجتدین کے لیے مخصص عام، مشترک اور دیگر اقسام کی معرفت اور مراد سے آگائی کی مختاجی ہے اسے امام ابن الھمام نے ان الفاظ

مجہدین عام کے لیے مخصص اور مشترک اور دیگر اقسام کی مراد پر آ گاہی کے حاجمند ہوتے ہیں۔ وفي البحث عن مخصص العام والمراد من المشترك وباقيها

لیعنی وہ اقسام جن کی ولالت مراد میں خفا ہے مثلاً مجمل ومشکل، خفی اور متشابہ بقول ان کے جو کہتے ہیں ان كى تاويل را تخيين فى العلم جانة -U!

اس کے تحت امام ابن امیرالحاج نے باتی ہے مراد داضح کرتے ہوئے لکھا۔ اى الاقسام التى فى دلالتها على المراد خفاء من المجمل والمشكل والخفى والمتشابه على قول القائلين الراسخ في العلم يعلم تاويله

(التقرير، ٣،٣ ٩ ٣)

دوسرے شارح علامہ محمد امین امیر بادشاہ باتی اقسام کی تفصیل اور

معرفت كى حكمت يول لكھتے ہيں:

لیعنی باقی اقسام جن کی ولالت معنی میں خفا ہو مشلا مجمل اور اس کے ہم مثل، عام كے تصص سے بحث ال لیے ضروری ہے کہ ایک تخصیص کا احمال دوسری سے بعید ہے اس لیے

اى وباقى الاقسام التي في دلالتها خفاء، من المجمل واخواته، اما البحث عن مخصص العام فلان احتمال التخصيص غير التخصيص بعيد ولذاقيل مامن عام وخص عنه كما كيا بر عام مخصوص أبعض ہوتا البعض واما البحث عن المراد ہے۔ باقی مشترک کی مراد ہے من المشترک فلابدمنه وہو بحث کرنا ضروری ہے اور اس کی طاہر (تیبرالتخریر،۱۸۴،۳) حکمت تو ظاہر ہے۔

### ٣ ـ بوقت تعارض ولائل ميں ترجيع

چونکہ دیگر مجہدین اس سے کماحقہ آگاہ نہیں ہوتے کہ کوئی دلیل مقدم ہے اور کون کی موخر، لہذا ان کے ہال دلائل میں تعارض آجاتا ہے جس کی وجہ سے انہیں ترجے کے لیے متعدد قرائن کی مختاجی پیش آتی ہے۔

امام این الحمام نے اس ضرورت کوان الفاظ میں واضح کیا ہے۔

بوقت تعارض ترجيع مين بحث وفكر و(في) الترجيع عندالتعارض

ضروری ہے کیونکہ سنجیس متاخر کا علم

(التحرير مع التقرير: ٣٩٢،٣)

تہیں ہوتا۔

امام محد امين امير بادشاه لکھتے ہيں كه ماتن واضح كررہے ہيں۔

تفس الامر مين أيك دليل بلاشبه

يعنى لابدمن المتأخر في نفس

مؤخر ہوتی ہے مگر مجہدین اس سے

الامر غير انه ليس بمعلوم

آگاہ ہیں ہوتے۔

عندالمجتهد

لعدم علم المتأخر

(تيراتخري،١٨٢٠)

ان كاخلاصه

ان جار چیزوں کو خلاصنہ بوں بیان کیا جاسکتا ہے۔ حضور مٹالین کا فعل صرف قیاس ہے جیسے علامہ عبدالعلی محمد (۱۲۲۵) نے

ان الفاظ میں بیان کر دیا۔

مسكوت كومنطوق كے ساتھ لاحق محرنا۔

جبکہ دیگر مجتمدین کا اجتہاد قیاس کے ساتھ مخصوص نہیں ہوتا۔ انہیں ہزار ہا یاپڑ ویلنے پڑتے ہیں۔ دیگر مجتبدین کو مرادِ الفاظ کی تلاش میں سرگرداں ہونا پڑتا ہے مثلاً مجمل كا اجمال، مشكل كا اشكال اور خفى كا خفا ان كے آڑے آرہا ہوتا ہے اس طرح متشابہ کا تشابہ، بقول ان لوگوں کے جو متشابہ کاعلم راسخین کے کے مانتے ہیں۔ ۔ ا اس طرح انبیں خاص، عام، مشترک، مؤول کے مفاهیم اور مخصوص مقامات یران کے تغین کی محتاجی ہوتی ہے۔ انہیں ولائل میں تعارض پیش آتا ہے پھر ترجے کے لیے تک و دو کرنا مقام وشان اجتهادي نبوي سَالَيْنَا جب بیتمام گفتگو آپ نے پڑھ لی تو اب موقعہ آیا کہ ہم حبیب خدا مَنْ الله ك اجتهاد كے مقام وشان كوآشكاركريں اور وہ بھى ايسے آئمہ اسلام كى زبانی، جن کے علم وفضل اور دیانت پر امت مسلمہ فخر کرتی ہے۔ حضور يرمجمل ومتثابهازخود آشكار امام ابن اميرالحاج (٨٤٩) فرماتے بين باقى مجتدين كومشترك، مجمل، خفی اور منشابہ وغیرہ کی مراد سے داتفیت کے حصول کے لیے زندگی بھرمحنت وجدوجہد کرنا پڑتی ہے گر۔

حبیب خداظ پر یہ تمام کے تمام اما النبي الشيئة فكل هذا واضح بلامحنت وغور فكر آشكار و واضح ہوتے لديه بلا اجتهاد (القرير،۲۹۲،۳) اس طرح علامه محمد امین بادشاہ نے لکھا سرور عالم نافیا کا مقام ہیہ ہے۔ كه آب تلفظ بر ان تمام كي مراد واما النبيءَاليَّةُ فالمراد عنده ازخود ظاہر و بین ہوتی ہے آ یہ کو ظاهر بين لايحتاج الى نظرو اجتهاد (تيسر التحرير، ١٨٣٠) كسى نظر وقكر كى محماجي نبيس \_ بھر آ گئے چل کر کہا کہ مجہدین کو مشترک، مجمل اور ان کے دیگر ساتھیوں کی معرفت کی ضرورت پیش آتی ہے۔اس کے بعد لکھا۔ ظاہروآ شکار ہیں لہذا آپ کوکسی نظر لايحتاج الى نظر و فكر وفكر كى محتاجي نہيں۔ (الضّاء١٨١) حضور کے لیے دلائل میں تعارض بھی نہیں جس طرح تمام مجملات اور متقابيات حضور ظاهم ير آشكار بين اس طرح حضور مَا الله كم بال دلائل مين كوكى تعارض بهى نهيس كيونكه آب عليهم جانة میں کہ کوئی دلیل مقدم ہے اور کون می مؤخر۔ امام ابن امیرالحاج اس بات کو ان الفاظ میں آشکار کررے ہیں۔ کیکن حضور مٹائیل کے حق میں الی چیز آڑے نہیں آ سکتی کیونکہ آپ واما النبي عُلَاثِهُم غير متأت في حقه لانتفاء تحقق التعارض

کے علم میں تعارض برگز ہو ہی تہیں بالنسبة اليه (التقرير،٣،٢،٣) امام امير بادشاہ كے الفاظ ہيں۔ لايتصور عدم العلم بالمتاخر متاخر کا عدم علم حضور منافظ کے حق فيحقه والمنظمة (تيرالتحرير،١٨٢،٢) مين سوجا بهي نبين جاسكا\_ مولانا بحرالعلوم عبدالعلی محد (۱۲۲۵) کے الفاظ بھی ملاحظہ کر کیجئے۔ علامہ محب الله بهاري كے الفاظ "هو في حقه القياس فقط" كے تحت لكھتے ہيں اس كامفهوم بيب كدآب الله كو\_ لامعرفة المنصوصات (لان منصوصات کی معرفت کے لیے غور وفكركي مختاجي نهيس كيونكه تمام نصوص المرادت) من النصوص (واضحة) عنده عليه وآله الصلاة والسلام كى مرادات آپ تافق پر داست موتى بي تو آب سافق كا مشترك وغيره فليس اجتهاده في معرفة من المشترك ونحوه (والالتعارض کی معرفت میں اجتہاد نہ ہوگا۔ اور نہ بی آب کے ہاں کوئی تعارض ہے عنده) فليس الاجتهاد لدفعه کہ اس کے دفاع واختنام کے لیے (فواتح الرحموت: ١٨٠٢) اجتهاد کریں۔ اگر "ثم ان علینا بیانه" کے تخت مفتی محمد شفیج دیوبندی کی عبارت پر نظر ڈال لیس تو ہمارا بیان کردہ معاملہ بہت ہی آشکار ہوجائے گا۔
اس کا مطلب بیہ ہے کہ آپ مُن الحی ایٹے اوپر نہ رکھیں کہ نازل

شدہ آیات کا سیجے مفہوم اور مراد کیا ہے اس کا بتلا نا، سمجھا دینا بھی ہمارے ہی ذمہ ہے ہم قرآن کے ہر ہرلفظ اور اس کی مراد کو آپ پر واضح کر دیں گے ....رسول الله مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى إِن حِيار آيتوں مِن بيلى دى كئى كه آپ تو بھول بھى كئتے ہيں، نقل میں غلطی کا بھی امکان ہوسکتا ہے مگر حق تعالی ان سب سے بالا و برتر ہیں ان جيزول كى ذمه دارى خودحق تعالى نے اينے ذمه لے لى ہے اس ليے آب قرآن کے کلمات کو محفوظ رکھنے یا ان کے معنی سمجھنے میں غور کرنے کی زحمت حجھوڑ ویں سے سب کام حق تعالی خود انجام دیں گے۔ (معارف القرآن: ۸، ۱۳۷) اب تو معاملہ اس قدر آشکار ہو چکا ہے کہ اذا پر گفتگو کرنے کی ضرورت ہی نہیں البتہ بیاتوجہ دلانا ضروری ہے کہ۔ التنقيح مين صرف اذانهين بلكه فاذا ي-اذا کے مدخول کا متحقق ویقینی ہونا لازم ہے خواہ فی الحال ہویا آئندہ۔ ہارا دعویٰ ہے اس مقام پر اذا شرطیہ ہرگز نہیں، اگر ضرورت محسول ہوئی تو اس برکسی وقت قلم اٹھا کیں گے۔ دوسرا اعتراض و جواب AFSE ا اعتراض: آپ نے امام سیوطی علیہ الرحمہ کے حوالے سے متشابہ کے ومتشابه لا يعلمه الا الله تعالى اور الله تعالى كے بغير متثابہ كو اور كوئى ومن ادعى علمه سوى الله تبيل جانا اور بج الله تعالى كے كوئى

اور متشابہ کے علم کا مدعی ہو تو وہ تعالىٰ فهو كاذب (ازالة الريب، ٢٧٧) مراسر جموا ي-حالانكه اگر اصل كتاب تفسير طبري جلدا ص ۵۴ طبع، وارالفكر روايت ۲۲ (جس سے بیسیوطی نے نقل کیا) آپ ملاحظہ فرماتے تو واضح ہو جاتا کہ بیکلبی ے بی روایت ہے۔جس کے بارے میں آپ نے ازالۃ کےص ۱۱۳ سے لے كرص ١٦٣ تك ثابت كياكه بيكافر ب- بيجهوثا ب اورشايد آب كي نظرنهين یوی فرسیوطی نے سلے اشارہ کیا تھا ثم رواہ مرفوعاً بسند ضعیف جب حقیقت حال ہے ہے تو آ ب نے بہ حوالہ کیسے دے دیا؟ اگر کلبی کی روایت دوسرے پیش کریں تو وہ جاہل اور ناواقف از اصول قرار یا جاتے ہیں۔ تو اب آب کیا کہلائیں گے؟ جواب: اگر آب تفییر طبری میں صرف روایت کو بی نه دیکھتے بلکه امام طبری کے انداز کو بھی ملاحظہ فرماتے اور اسی کی روشنی میں ازالہ الریب میں اس روایت کو پیش کرنے کے انداز کو و مکھتے تو آپ کے سامنے حقیقت واضح ہو جاتی۔ امام ابن جرمر طبری نے پہلے حضرت ابن عباس کا قول نقل کیا اور پھراس کی تائیر میں بیکلبی والی روایت نقل کی وقدروی بنحوما قلنا فی ذالک ایضاً عن رسول الله مالی خبر فی اسنادہ نظر (کہ ہم نے جو قول کیا ہے اس کے مطابق رسول الله مالی الله مالی است بھی ایک ایس خبر ہے جس کی سند میں نظم ہے) امام ابن جریراس روایت کو احتجاج کے لیے نہیں ملکہ تائید کے لیے پیش کر ہیں اور حضرت مولا نا صفدر صاحب نے بھی پہلے وہ عیارات پیژ

ہے استدلال کیا ہے اور پھر فرمایا نیز ای صفحہ میں اس سے قبل نقل کرتے ہیں تو یہ عبارت واضح کر رہی ہے کہ آگے کی عبارت تائید میں پیش کی جا رہی ہے اور تائید میں کلبی جیسے راوی کی کمزور روایت پیش کی جاسکتی ہے۔کلبی پر اگر چہ بخت سے سخت الفاظ جرح نقل کیے گئے ہیں مگر اس کے بارہ میں نظریہ کہی ہے کہ اس کی روایت ضعیف اور کمزور ہوتی ہے اس کو احتجاج اور استدلال کے طور پر تو نہیں لیا جاسکتا البت تائید میں پیش کیا جاسکتا ہے جیسا کدخودمولاتا صفدرصاحب نے ملا کا تب جنبی کی کشف الظنون ج اص ۲۷۵ کے حوالہ ہے لکھا کہ صحت کے اعتبار سے بخاری اورمسلم کے بعد رتذی کا درجہ ہے کیونکہ مصلوب اور کلبی کی روایات نقل كركے امام ترندى نے ان كى تضعيف كى ہے تاكه كوئى ان كى روايات سے مغالطہ نہ کھائے یا ان کو محض متابعات اور شواہد میں لائے ہیں ان کی روایت سے استدلال نہیں کیا (خزائن السنن جاص ۲) اور ازالۃ الریب میں کلبی ہے مروی روایت سے متعلق لکھا ہے گریہ سند کمزور اور ضعیف ہے اس قابل نہیں کہ اس ے احتیاج کیا جاسکے (ازالة الریب ص ١١٣) ازالة الریب میں جہال کلبی بر سخت جرح نقل کی گئی ہے تو اس کی وجہ سے ہے کہ اس کی روایت ہے قر آن کریم کے مفہوم کے برخلاف استدلال کیا گیا ہے اس کیے فرمایا سے ہیں وہ شیر جن کی روایت سے دیگر اہل بدعت حضرات عموماً اور مفتی احمد بار خان ص قرآن کریم کی نص قطعی کو کاٹنا چاہتے ہیں تا کہ ان کے غلط اور باطل عقیدے پر زونہ پڑے (ازالۃ الریب ص ۱۳۱۷) کلبی جیسے راوی کی روایت سے استدلال درست نہیں مگر تائید ہیں اس کو پیش کیا جاسکتا ہے اور الیمی روایت کا احتجاج ہیں پیش کرنا غلط اور تائید میں پیش کرنا سیح ہونے کے بارہ میں تو فن حدیث ہے
معمولی دسترس رکھنے والا بھی جانتا ہے نہ جانے آپ جیسے مفتی صاحب کی نظر
سے بینمایاں اور واضح بات کیوں او بھل رہ گئی؟
ورج فریل با نیس
محترم آپ نے اس جواب میں درج ذیل با تیں کہی ہیں۔
ا۔ آپ نے طبری میں صرف روایت ہی دیکھی ان کا انداز ملاحظہ نہیں
کیا۔
۲۔ جس طرح طبری نے اس روایت کو بطور تائید ذکر کیا ای طرح مولانا
صفدر صاحب نے بھی اسے بطور تائید ہی ذکر کیا ہی طرح مولانا
صفدر صاحب نے بھی اسے بطور تائید ہی ذکر کیا ہے۔
صفدر صاحب نے بھی اسے بطور تائید ہی ذکر کیا ہے۔
صفدر صاحب نے بھی اسے بطور تائید ہی ذکر کیا ہے۔

ام۔ کلبی کی روایت ضعیف ہوتی ہے نہ کہ موضوع۔

۔ مفتی احمد بیار خال تعیمی نے کلبی کی روایت کو بطور استدلال قرآنی نص قطعی کو کا شنے کے لیے ذکر کیا اس لیے مولانا صفدر صاحب نے کلبی پر سخت جرح کی۔

جواب کا تجزیہ

الحمدالله، آپ نے جواب میں تسلیم کرلیا کہ بدروایت کلبی سے ہمارا مقصد بھی اسی طرف توجہ دلانا تھا۔

### امام طبری کا اندازه

اعتراض ہے پہلے ہم نے نہ صرف طبری کی روایت ویکھی تھی بلکہ اچھی طرح اس کا انداز بھی ملاحظہ کیا تھا، اس ملاحظہ نے ہی ہمیں اعتراض پر مجبور کیا، آپ کے کہنے پر ہم پھر ملاحظہ کر لیتے ہیں۔ آئے طبری کا انداز آپ کے ہی الفاظ میں سامنے لے آتے ہیں۔

"امام ابن جربرطبری نے پہلے حضرت ابن عباس کا قول نقل کیا اور پھر
اس کی تائید میں کلبی والی روایت نقل کی وقد روی بنحو ماقلنا فی ذلک
ایضاً عن رسول الله مُلَّالِیِ خبر فی استادہ نظر (تقیر طبری جاص ۳۳)
کہ ہم نے جوقول کیا ہے اس کے مطابق رسول الله مُلَّالِیُ ایس ایک ایس خبر
ہے جس کی سند میں نظر ہے۔

(تھرة العلوم: ۳۲)

# امام سيوطي كا انداز

امام جلال الدین سیوطی (۱۹۱۴) نے بھی اے امام طبری کے حوالہ سے نقل کیا ان کے الفاظ ہیں۔

ثم رواہ موفوعاً بسند ضعیف کے پھرامام طبری نے اسے بطور تول نبی (الاتقان: ۳۵۲،۲) سندضعیف کے ساتھ روایت کیا۔

ان دونوں بزرگوں نے پہلے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنصما کا قول نقل کیا۔ وول بزرگوں نے پہلے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنصما کا قول نقل کیا چرکلبی والی روایت نقل کی مگر ساتھ ہی یہ تصریح بھی کر دی کہ اس سند ضعیف ہے۔

#### مولانا صفدر كا انداز

اب ہم مولانا سرفراز صفدر کا انداز سامنے لاتے ہیں اے ملاحظہ کرکے فیصلہ دیجئے کیا ان کا انداز وہی ہے جو ان دونوں بزرگوں نے اپنایا مولانا کی سیمنے گفتگویہ ہے۔

"خان صاحب (مولانا احمد رضا) کا تو بدوعویٰ ہے کہ قرآن کریم ہر ایک چیز کا بیان ہے اور قرآن کریم جن علوم پر مشتمل ہے وہ سب جناب نبی کریم مُنافیظ کو حاصل ہیں۔

مگرامام سيوطي لکھتے ہيں که

. واعلم أن علوم القرآن ثلاثة .....

٢- اور نيز لكسے بيں-

واما مالا يعلمه الا الله تعالىٰ فهو يجرى .....

ا۔ نیز ای صفحہ میں اس سے قبل نقل کرتے ہیں۔

ومتشابه لا يعلمه الا الله تعالى اور الله تعالى كے بغير متاب كو اور كوكى

ومن ادعى علمه سوى الله منين جاناً اور بجر الله تعالى كوكى

تعالی فھو کاذب اور متشابہ کے علم کا مرحی ہو تو وہ

(الاتقان ج۲، ۱۸۲) سراسر جھوٹا ہے (بینی علم قطعی جو مخلف نیہ ہے نہ کہ قلنی) مخلف نیہ ہے نہ کہ قلنی)

(نوٹ \_ نمبرنگ ہاری طرف ہے )

### امام ابن نقیب کی عبارت

یہاں مولانا نے جو پہلی عبارت "اعلم ان علوم القرآن ثلاثة" نقل کی ہے بیامام محمد بن سلیمان ابن النقیب کی ہے اس پردلیل بیہ ہے کہ امام سیوطی نے "النوع الثامن والسبعون فی معرفة شروط المفسر وادابه" ش

شیخ این النقیب کہتے ہیں تفسیر بالرائے کے مفہوم کے بارے میں پانچ اقوال ہیں۔

وقال ابن النقيب جملة ماتحصل في معنى التفسير بالرأى خمسة اقوال

بھران کا تذکرہ کرکے لکھا۔

انہوں نے ہی کہا واضح رہے کہ علوم قرآن کی تین اقسام ہیں۔

ثم قال واعلم ان علوم القرآن ثلاثة اقسام

اس کے بعد تینوں اقسام ذکر کیس اور واضح کیا کہ مختار موقف یہی ہے کہ اوائل سور (حروف مقطعات) کاعلم حضور سرور عالم مُنَّاثِیْم کے لیے مخصوص ہے

اس کی تفصیل آرہی ہے۔ AFSEIS میں اس کی تفصیل آرہی ہے۔ اور است امام زرکشی کی عبارت

مولانا نے جو دوسری عبارت "و اها هالا يعلمه الا الله فهو يجوى" الانقان سے نقل كى ہے بدامام بدرالدين زركشى (١٩٣٧) كى ہے جو انہوں نے سيدنا ابن عباس رضى الله عنهما كے قول كى تشريح كرتے ہوئے كھى ہے۔

(ديكهيئ البريان في علوم القرآن:١٨٣،٢)، الاتقان في علوم القرآن ٢٥٢،٢٥١)

ضعيف روايت

پر مولانا نے جو تیسری عبارت "منشابه لا یعلمه الا الله تعالی" ذکر کی مید صدیث ضعیف ہے اور اس کی سند میں کلبی ہیں۔

جب آب نے تینوں عبارات سے آگاہی حاصل کرلی تو اب ہماری گذارشات ملاحظه كرييجة

بتائيے مولانا صفدر نے سيدنا ابن عباس رضى الله عنهما كا قول نقل كيا ہے ہرگز نہیں حالاتکہ ان دونوں بزرگوں نے نقل کیا ہے۔

ان حونوں نے اس روایت کے بارے میں تصریح کر دی کہ اس کی سند میں ضعف ہے، مولانانے اس کا ذکر تک نہیں کیا آخر کیوں؟

مولانانے اس روایت سے پہلے صرف دو اہل علم (شیخ ابن نقیب اور امام بدرالدین زرکشی) کے اقوال اور عبارات نقل کیس ہیں۔

مولانا کا انداز واضح طور پر نشاندہی کررہا ہے کہ وہ ان تینوں عبارات سے استدلال کررہے ہیں کیونکہ تینوں کے لیے الفاظ ہیں۔

(۱) امام سیوطی لکھتے ہیں (۲) اور نیز لکھتے ہیں کہ (۳) نیز اس صفحہ میں اس ہے بل نقل کرتے ہیں کہ۔

(۱زالہ: ۲۷۵)

لفظ نیز بھی ہماری مدد کر رہا ہے کہ مولانا کی تیسری عبارت بھی بطور استدلال سلیم استدلال ہے نہ کہ بطور استدلال کے تیمی بطور استدلال کے استدلال سے نہ کہ بطور استدلال کسلیم

کیا ہے، آپ کے الفاظ ہیں۔

"اور حضرت مولانا صفدر صاحب نے بھی پہلے وہ عبارات پیش کیس جن سے استدلال کیا ہے۔"

ان دوعبارات سے کس نے استدلال کیا ہے؟ اگر مولانا نے کیا ہے تو
آپ درست کہتے ہیں اور اگر آپ کی مرادیہ ہے کہ امام طبری نے کیا ہے تو ہم
نہیں مانتے کیونکہ انہوں نے تو بطور استدلال حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کا
قول ذکر کیا، نہ کہ ان دوعلاء کے اقوال کیونکہ یہ دونوں طبری سے بعد کے ہیں۔
یہ باث بھی اپنی زبانی سن کیجئے۔

"امام ابن جربرطبری نے پہلے حضرت ابن عباس کا قول نقل کیا اور پھر اس کی تائید میں ریکبی والی روایت نقل کی۔
(نصرۃ العلوم:۳۴)

اور امام سیوطی نے بھی بھی طریق اپنایا ہے پہلے امام طبری کے حوالہ سے سیدنا ابن عباس رضی الله عنها کا قول نقل کرکے کہا "فیم دواہ مرفوعاً بسند ضعیف" (الاتقان:۳۵۲،۲)

اگر آب ہمیں اپنی بات منوانا چاہتے ہیں تو دیکھائے مولانا نے اس ضعیف روایت سے پہلے سیدنا ابن عباس رضی الله عنها کا قول کہاں نقل کیا؟ واقعہ سید ہے کہ انہوں نے دو ہزرگوں کے اقوال وعبارات نقل کیس ہیں جیسا کہ اوپر تفصیل آپکی ہے۔

تو اے امام طبری کا انداز بیٹے کے علاوہ کون مانے گا؟ اگر آپ بھند

ہیں کہ بیا اعداز امام طبری والا عی ہے تو ہم آپ کی توجہ ایک ایسی چیز کی طرف ولاتے ہیں جے آب سلیم فرمائیں سے۔ تائد يرقرينه امام طبری اورسیوطی کی عبارات میں اس پر واضح قریندموجود ہے کہ وہ اس روایت کلبی کو بطور تا ئید لائے ہیں نہ کہ بطور استدلال کیونکہ ان دونوں نے روایت نقل کرنے سے پہلے واضح کر دیا اس کی سند میں ضعف ہے۔ امام طبری کے الفاظ آپ کے ترجمہ کے ساتھ حاضر ہیں۔

وقد روی بنحو ماقلنا فی کہ ہم نے جو قول کیا ہے اس کے مطابق رسول من فيل سے بھی ایک الی خبر ہے جس کی سند میں نظر

ذلك ايضاً عن رسول الله مَلِينَكُ حَبر في اسناده نظر

(تفسیر طبری، ۱، ۳۲) امام سیوطی کے القاظ میں۔

پھر اے انہوں نے سندضعیف کے

ثمرواه مرفوعاً بسند ضعيف

(الاتقان،۲،۲،۴۵) ساتھ بطور ارشاد نبوي النفاق كيا ہے۔

تو ان دونوں کی مینصری واضح طور برقرینہ ہے کہ وہ اسے بطور تائید لا رہے ہیں نہ کہ بطور استدلال مولانا نے جب ایس کوئی بات کی ہی نہیں تو اسے کسیے ہم بطور تائید قرار دے دیں؟

## کہاں صحابی کا قول

چلواگر ہم مان لیں کہ بطور تائید عبارت ہے تو پھر بھی ہم امام طبری کا انداز اسے قرار نہیں دے سکتے کیونکہ انہوں نے اس روایت سے صحابی رسول علیہ ترجمان القرآن حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہا کے قول کی تائید کی ہے لیکن مولانا نے ایسانہیں کیا بلکہ انہوں نے دوعلاء کی تائید کے لیے اسے ذکر کیا ہے، کہاں صحابی کا غیر اجتہادی قول (جو تھم مرفوع میں ہوتا ہے) اور کہاں غیر صحابی کا غیر اجتہادی قول (جو تھم مرفوع میں ہوتا ہے) اور کہاں غیر صحابی کا انداز ہی



WWW.NAFSEISLAM.COM

#### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

# ولائل كا جائزه

مولانا محمد سرفراز صفدر نے ازالۃ الریب میں حضور مُنَافِیْج کے متشابہات کے عدم علم پریمی تین دلائل دیئے ہیں۔

(۲) امام زرکشی کا قول

(۱) امام ابن نقیب کا قول

(۳) روایت کلبی

ہم اپنا فرض سجھتے ہیں ان نتیوں میں مولانا نے جو گزیز کی ہے اس کی نشاندہی کرکے بارگاہ الہی میں اور اہل علم کے سامنے سرخروہوں۔

نتینوں دلائل میں گڑ برڑ

ان تینوں دلائل میں گڑ ہڑ ہے ہے کہ ہرایک کی بات پوری تحریز ہیں کی گئی بلکہ وہ جھے چھوڑ دیئے جو مولانا کے خلاف جاتے تنے اس بات کی نشاندہ ی ہم نے مولانا کے خلاف جاتے سے اس بات کی نشاندہ ی ہم نے مولانا کے نام خط میں کی تھی۔ اس نشست میں اسے تفصیلا لیتے ہیں تاکہ واضح ہو جائے کہ تینوں سے عدم علم نبوی پر استدلال درست ہی نہیں بلکہ پہلی دونوں عبارات کا علم ثابت ہو دونوں عبارات کا علم ثابت ہو

WWW.NAFSEISLAM.COM

اوپر تفصیلاً آیا ہے کہ پہلی عبارت امام سیوطی نے امام محمد بن سلیمان قدی حنفی المعروف ابن نقیب کی نقل کی ہے ہم پوری عبارت مع ترجمہ نقل کرتے بیں۔ این نقیب کہتے ہیں کہ تفسیر بالرائے والی حدیث کے کل یانج معانی ہوسکتے ہیں ایک بدکہ ان علوم کے حصول کے بغیرتفسیر کرنا جوتفسیر کے ليے ضروري بين، دوسرا رائے سے اس متشابہ کی تفسیر کرنا جے اللہ ہی جافتا ہے۔

وقال ابن النقيب جملة ماتحصل في معنى حديث التفسير بالرأى خمسة اقوال. احدها التفسر من غير حصول العلوم التي يجوز معها لتفسير الثانى تفسير المتشابه الذي لايعلمه الاالله

تيرا يه كه ندب فاسد كے كيے تفییر کرنا مثلًا ندہب کو اصل اور تفيير كو تالع يناكر جو بن سكا بنايا اگر چه وه مُربِ ضعیف ہی کیوں نه ہو چوتھا ہے کہ بغیر دلیل تفسیر کرکے کہنا قطعی طور پر اللہ تعالیٰ کی مراد یمی ہے یا نجواں میہ کہ خواہش نفس

والثالث المقرر للمذهب الفاسد، بان يجعل المذهب اصلاً والتفسير تابعاً فيرد اليه بای طریق امکن وان کان ضعيفا الرابع التفسير بان مراد الله كذا على القطع من غير دليل والخامس التفسير بالا ستحسان والهواى كتابع اورمطابق تفيركرنا

آ کے ان کی عبارت ہے (مولانا نے یہاں سے عبارت شروع کی

ابن نقیب کہتے ہیں علوم قرآن کی

وقال واعلم ان علوم القرآن للاثة اقسام الاول علم لم يطلع الله عليه احدا من خلقه وهو ما مطلع نہیں فرمایا ہے اس کتاب کے علوم اسرار ہیں جسے وہ ہی جانتا ہے مثلاً معرفت کنہ ذات اور ایسے غیوب جنہیں اس کے علاوہ کوئی نہیں جانتا اس متم میں بالانفاق کسی طرح بھی کوئی کلام و گفتگو نہیں

استأثر به من علوم اسرار كتابه من معرفة كنه ذاته وغيوبه لا يعلمها الاهو وهذا لايجوز لاحدالكلام فيه بوجه من الوجوه اجماعاً

مولا نا صفدر نے صرف یہاں تک عبارت نقل کی ہے۔ اگلی عبارت یہ ہے

دوسری قتم ایبا علم جو الله تعالیٰ نے ایک نبی تقلیلی کو اسرار کہاب کا عطا فرمایا اور اے آپ تقلیلی کے ساتھ بی مخصوص کیا اس میں آپ تقلیلی یا جسے آپ اجازت دیں کے علاوہ کوئی گفتگونہیں کرسکنا اور فرمایا اواکل سور، حروف مقطعات (متشابہات) سور، حروف مقطعات (متشابہات) اس دوسری تتم میں شامل ہیں اور بی

الثانى ما اطلع الله عليه نبيه البيه الكتاب البيه المناب المناب واختصه به وهذا الايجوز الكلام فيه الاله اولمن اذن له قال واوائل السور من هذا القسم وقيل من القسم الاول الثالث علوم علمها الله نبيه مما اودع كتابه من المعانى الجلية والحفية وامره بتعليمها اللاكلة (الاتقان: ٣٥٣،٢)

ہیں۔ تیسری قشم ایسے علوم جو اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں ود بعت

فرمائے اور حضور فاقطی کو سکھائے خواه وه جلی تھے یا خفی اور آ پیلیلید کوان کو آ گے بتانے کا بھی حکم دیا۔ امام ابن تقيب كے الفاظ "واوائل السور من هذا القسم" (حروف مقطعات اس دوسری فتم میں شامل ہیں) جو حبیب خدا مُلَاثِمَةُ کے لیے مخصوص محترم قارن صاحب کیا بہ عبارت صراحة مولانا کے موقف کے مخالف نہیں ہی وجہ ہے کہ مولانانے پہلی متم نقل کر دی مگر دوسری ترک کر دی ای بات كا تذكره بنده نے خط میں یوں كيا تھا۔ ''اگر آب یر دوسری قتم او جھل نہ رہتی تو ان (مخالفین) کا موقف درست ثابت ہو جاتا۔ چلو وہ ہم سامنے لے آتے ہیں پھراویر والی عمارت نقل کر دی۔ (ماہنامدسوے تھاز، ۱۲۳ کتوبر ۲۰۰۳ء) یاد رہے ڈاکٹر محمد حسین ذہبی نے بھی شیخ ابن نقیب کی عبارت اینے الفاظ میں یوں نقل کی ہے دوسرى فتم ايسے علوم جن ير الله تعالى النوع الثاني ما اطلع الله عليه نبيه عَلَيْتُهُ من اسرار الكتاب نے بھورت اسرار کتاب این نی واختصه وهذا لایخوز الکلام علی کمطلع کیا اور آئیں آپ ہی فیه الا له علیہ اولمن اذن له کے ساتھ مخصوص کر دیا ان میں آپ مَّ اللَّهِ المُعْتَكُورُ كَمْتُ بِنِ مِا جِنهِيں قيل ومنه الحروف المقطعة في

آپ اجازت دیں قول میہ ہے کہ اوائل سور حروف مقطعات ای قشم میں شامل ہیں بعض اہل علم کے ہاں ووقتم اول میں سے ہیں۔

اوائل السور ومن العلماء من يجعلها من النوع الاول يجعلها (النقير وألمقسر وان،١٠٢٢)

حمايت ثابت نه ہوئی

آپ کہہ کے ہیں کہ یہاں انہوں نے اس معاملہ میں اختلاف نقل کیا ہم عرض کریں گے کہ یہاں اور خط میں بھی ہم نے پوری عیارت مع ترجمہ نقل کی تاکہ اختلاف بھی سامنے رہے گر معاملہ تو یہ ہے کہ جس آ دی کی عبارت تم اپنے موقف پر نقل کر رہے تھے وہ تو تمہارا حامی ثابت ہی نہ ہوا بلکہ وہ تو واضح طور پر فرماتے ہیں کہ اوائل سور کا علم اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب تا الله کا کو عطا فرمایا ہے لیکن اس کے باوجود آپ لوگوں نے اس حصہ عبارت کو سامنے نہیں آ نے دیا نہ کتاب میں اور نہ جواب میں اسے آپ کیا نام وسیع ہیں آ ب پر چھوڑتے ہیں اور ہم پہلے واضح کر چکے ہیں کہ امت کے ہاں حق وصواب یہی ہے کہ آ ب تا گھٹا مقتابہات کا علم رکھتے ہیں۔

دوسری عبارت جو مولانا نے امام سیوطی سے نقل کی ہے اوپر ہم نے واضح کیا تھا کہ بیدامام بدرالدین زرکشی (۲۹۳) کی ہے، امام سیوطی نے اسے پورانقل کیا مگر مولانا نے اس کا ترجمہ دیا اور عربی الفاظ ترک کر دیتے، ہم اور پوری عبارت مع ترجمہ مولانا صفدر صاحب ذکر کیے دیتے ہیں۔

اور ببرحال وه علم جس كو الله تعالى کے بغیر اور کوئی نہیں جانتا تو وہ غیوب کی مدمیں ہے مثلاً وہ آیتیں جو قیامت اور روح کی تفییر اور حروف مقطعات يرمشتل بين اور ای طرح قرآن کریم میں جملہ متشابهات كالجعي ابل حق كے نزد كي یمی نظریہ ہے کیونکہ ان کی تفییر میں اجتہاد کا کوئی وخل نہیں ہے اور ان کے حاصل ہونے کا کوئی راستہیں ہے مگریہ کہ وہ قرآن کریم یا حدیث شريف يا اجماع امت سے حاصل ہوں (اور ایسی کوئی دلیل موجود کہیں)\_

واما مالا يعلمه الا الله تعالى فهو ما يجرى مجرى الغيوب نحو الاى المتضمنة قيام الساعة والحروف المقطعة وكل متشابه في القرآن عند اهل الحق فلا مساغ لاجتهاد في تفسيره ولا طريق الى في تفسيره ولا طريق الى ذلك الابالتوقيف بنص من القرآن او الحديث اواجماع الامة على تاويله

(الاتقان،۲،۲م۳،۳۵۳)

پس جب ان صورتوں میں ہے کسی ہے واقفیت حاصل کرنے کی کوئی روایت مروی نہیں تو ہم نے جان لیا کہ بیدان چیزوں میں سے جن کہ بیدان چیزوں میں سے ہے جن کے سننے میں اللہ تعالیٰ لگانہ ہے۔

امام زرش کآگیرالفاظ بھی ہیں: فاذا الم یود فید توقیف من هذه پیل الجهات علمنا اند مما استاثو سے الله تعالیٰ بعلمه روا: (البربان فی علوم القرآن،۱۸۳،۲)

ان دونوں عبارات کا ترجمہ ہم نے آب کے اور آپ کے والد گرامی کے الفاظ میں کیا ہے۔ ان عبارات میں درج ذیل مسائل کا بیان ہے۔ قرآنی متشابهات کی تفسیر عقل وکسب سے نہیں کی جاسکتی۔ متشابہات کی تفسیران تین طریق میں ہے کئی ایک کے ساتھ ہی ہوگی۔ ارقرآنی نص (الله تعالی خود بیان فرما دے) ۲۔ بیان رسول عظیم ٣ \_اجماع امت \_ اگر ان میں متشابہ کی تفسیر موجود نہ ہوئی تو اس کاعلم اللہ تعالی کے ساتھ بى مخصوص موگا\_ الغرض متشابهات كي تفسير تسبي شينهين بلكه توقيفي بي يعني ان كي تفسير کے ذرائع یمی ہے ان کے بغیر حاصل نہیں ہوسکتی۔ مولانا صفدرصاحب کے اوپرترجمہ کے الفاظ پر نظر ڈالیے۔ اس طرح قرآن كريم ميں جمله متشابهات كا بھی اہل حق كے نزويك یمی نظریہ یرے کیونکہ ان کی تفسیر میں اجتہاد کا کوئی وخل نہیں ہے اور ان کے حاصل ہونے کا کوئی راستہ نہیں ہے گریہ کہ وہ قرآن کریم یا حدیث شریف یا (ازالہ:۲۲۷) اجماع امت سے حاصل ہوں۔ حضرت امام شافعی علیہ الرحمتہ کا ارشاد مبارک اس کے ساتھ ہی ہم حضرت امام شافعی کا ارشاد مبارک نقل کر دیتے اس کے ساتھ ہی ہم حضرت امام شافعی کا ارشاد مبارک نقل کر دیتے میں جے امام سیوطی نے فائدہ کے طور پر ذکر کیا ہے۔ کہ امام شافعی نے مخت

البویطی میں فرمایا ہے۔

متثابہ کی تفسیر جائز نہیں گر سنت رسول مُنافِیْم یا خبر صحافی یا اجماع امت سے۔ لايحل تفسير المتشابه الابسنة عن رسول الله عَلَيْكُ او خبر من احد من اصحابه او اجماع العلماء (الاتقان، ۲،۵۵۲)

(مرقاة المفاتيح، ١،٣٨٨)

کیا مولانا صفدر صاحب کے ترجمہ اور امام شافعی کے قول میں ہمار ہے موقف کی تائید نہیں؟

تضوربى غلط

اگر متشابهات ان توقیفات (قرآن و سنت) سے حاصل ہی نہیں ہوسکتے جیسا کہ آپ کہہ رہے ہیں پھر یہ کہنا اور تصور کرنا ہی غلط ہے بلکہ صاف کہد دیا جاتا کہ چونکہ متشابهات کاعلم اللہ کے سواکسی کونہیں لہٰذا ان کی مراد سے آگاہی نہیں ہوسکتی نہ اجتہاد سے اور نہ کسی اور قریعہ سے حالانکہ یہ تمام اہل علم تضریح فرما رہے کہ ان فررائع سے ان کی تغییر ہوسکتی ہے فقط اجتہاد سے نہیں ہوسکتی تو یہ جھی درست ہے کہ رسول اللہ ظافی آئییں جانے ہوں ورنہ آپ سے ہوسکتی تو یہ جھی درست ہے کہ رسول اللہ ظافی آئییں جانے ہوں ورنہ آپ سے ان کی تغییر منقول ہونے کا کیا مفہوم؟

تيسرى دليل كا جائزه

اب آئے مولانا کی تیسری ولیل کا جائزہ لیتے ہیں، امام سیوطی کے حوالہ سے رقمطراز ہیں۔

نیز ای صفحہ میں اس ہے تبل نقل کرتے ہیں کہ

اور اللہ تعالیٰ کے بغیر متشابہ کو اور کوئی نہیں جاتا اور بجز اللہ تعالیٰ کے کوئی اور متشابہ کے کوئی اور متشابہ کے علم کا مدعی ہو تو وہ سراسر جھوٹا ہے (یعنی علم تطعی جو مختلف نیہ ہے نہ کہ ظنی)

ومتشابه لا يعلمه الا الله تعالى ومن ادعى علمه سوى الله تعالى فهو كاذب

(الاتقان،١٨٢،٢)

کلبی ہے روایت

ہم سب نے تتلیم کرلیا ہے کہ بیکبی سے روایت ہے، اختلاف بیہ ہے کہ مولانا نے کہ اے بطور دلیل لایا گیا ہے یا بطور تائید، ہمارا موقف یہی ہے کہ مولانا نے اسے بطور دلیل ذکر کیا ہے جیسا کہ چیچے آیا ہے کہ لفظ نیز ہماری مدد کر رہا ہے پھر امام طبری اور امام سیوطی کی عبارات میں قرینہ موجود ہے کہ انہوں نے اسے بطور دلیل نہیں بلکہ بطور تائید ذکر کیا ہے کیونکہ انہوں نے واضح الفاظ میں نشاندہی کر دی کہ اس کی سند میں نظر ہے، لیکن مولانا نے اس کا تذکرہ تک نہیں کیا۔

کلبی پر جرح

حالانکد مولانا نے اپنی اس کتاب میں کلبی پر جو جرح کی ہے اس کے پیش نظر ان پر لازم تھا کہ وہ قارئین کو بتا دیتے کہ بیر روایت کلبی کی ہے ہم یہاں اس جرح کی جھلکیاں سامنے لادیتے ہیں تا کہ قارئین خودمحسوں کرلیس کہ حضور طاقیۃ کے علم مقدس کے خلاف کس درجہ کے راوی کی روایت بھی مولانا قبول فرما کر اسے بطور دلیل و تا ئید ذکر کر دیتے ہیں اور اگر وہ روایت آپ مظافیہ کی علمی شان کے حق میں ہو اور اس میں محض یہ اختلاف ہو کہ یہ حضرت ابن مسعود یا

حضرت ابومسعود رضی الله عنهما سے مروی ہے تو اسے موثر اضطراب قرار دے کر مستر د کر دیتے ہیں جیسا کہ آ گے تفصیل آ رہی ہے، شخ کلبی پر جرح ان کے الفاظ میں ہی سنیئے كليى كا حال بهى من ليجيح كلبى كا نام محدين السائب بن بشر ابوالنصر كلبي ہے۔ امام معتمر بن سلیمان اینے والد سے روایت کرتے ہیں کہ کوفہ میں وو بوے بڑے جھوٹے تھے، ایک کلبی اور دوسرا سدی۔ امام ابن معین کہتے ہیں کہ لیس بشئ امام بخاری قرماتے ہیں کہ امام یکی اور ابن مہدی نے اس کی روایت بالكل ترك كروى تقى- امام ابن مهدى فرماتے بين كد ابوجزء نے فرمايا كديس اس بات ير كوابى وينا مول كه كلبى كافر ہے۔ ميں نے جب يہ بات يزيد بن زر لیے سے بیان کی تو وہ بھی فرمانے گئے کہ میں نے بھی ان سے بہی سنا کہ اشهد انه كافر ال ك كفرك وجد يوجهي كئ تو انهول في فرماياكه: يقول كان جبرائيل يوحي الى كبي كبتا ہے كه حفرت جرائيل النبى عُلْبُ فقام النبي لحاجته عليه السلام أتخضرت منافيظ كي وجلس على فاوحى الى على طرف وحی لایا کرتے تھے ایک مرتبدآ ب سی حاجت کے لیے اٹھ کھڑے ہوئے اور ان کی جگہ حضرت علی بیٹھ گئے تو جبرئیل علیہ السلام نے ان پروحی نازل کردی۔ ( یعنی حضرت جمرائیل علیه السلام مورد وجی اور مدبط (مصبط) وجی کو نه پیچان سکے اور حضرت علی کو رسول سمجھ کر ان کو وجی سنا گئے اور اللہ تعالیٰ ہی بہتر

جانتا ہے کہ اس بھولے بھالے جرائیل علیہ السلام نے آگے بیجھے کیا کیا ٹھوکریں کھائی ہوں گی اور کن کن پر وحی نازل کی ہوگی اور نہ معلوم حضرت علی کو بھی وہ اس خفیہ وحی میں کیا بچھ کہہ گئے ہوں گے۔ممکن ہے بیرخلافت بلافصل ہی کی وجی ہوجس کوحضرت جرائیل علیہ السلام حضرت علی کے کان میں پھونک گئے ہوں گے۔ بات ضرور کچھ ہوگی۔ آخر کلبی کا بیان بلاوجہ تو نہیں ہوسکتا۔ اور کلبی کے اس نظریہ کے تحت ممکن ہے کہ حضرت جرائیل علیہ السلام پہلی ہی وحی میں بھول کر حضرت محمد ملافیظ کو وحی سنا سے ہوں اور مقصود کوئی اور ہو بلکہ عین ممکن ہے کہ وہ حضرت علی ہی ہوں۔ آخر کلبی ہی کے کسی بھائی کا پینظر پیجمی تو ہے کہ: جرائل کہ آمد چوں از خالق بے چوں به پیش محم شد و مقصود علی بود معاذ الله تعالی، استغفرالله تعالیٰ کلبی نے تو حضرت جبرائیل علیه السلام جناب رسول الله نظیم اور وحی کو ایک ڈراما اور کھیل بنا کر رکھ دیا ہے۔ العیاذ باللہ تعالیٰثم العیاذ باللہ تعالیٰ۔ (صفدر) بلکہ کلبی نے خود یہ کہا ہے کہ جب میں بطریق ابو صالح عن ابن عباس کوئی روایت اور صدیث تم سے بیان کروں تو فھو كذب (وہ جھوٹ ہے) امام ابو عاتم فرماتے ہیں كہ حضرات محدثین كرام سب اں امریشنق ہیں کہ وہ متروک الحدیث ہے۔ اس کی کسی روایت کو پیش کرنا سیج نہیں ہے امام نسائی کہتے ہیں کہ وہ ثقة نہیں ہے اور اس کی روایت لکھی بھی نہیں جاسکتی۔علی بن الجنید، حاکم ابو احمد اور دارقطنی فرماتے ہیں کہ وہ متروک الحدیث جوز جانی کہتے ہیں کہ وہ کذاب اور ساقط ہے۔ ابن حبان کہتے ہیں ک روایت پر جھوٹ بالکل ظاہر ہے اور اس سے احتجاج صحیح نہیں ہے۔ ساجی

كہتے ہيں كه وہ متروك الحديث ہے اور بہت ہى ضعيف اور كمزور تھا كيونكه وہ عالى شبیعہ ہے۔ حافظ ابوعبداللہ الحاکم کہتے ہیں کہ ابوصالح ہے اس نے جھوٹی روائتیں بیان کی ہیں۔حافظ ابن حجر لکھتے ہیں کہ: تمام اہل نقل ثقات اس کی ندمت پر وقد اتفق ثقات اهل النقل على ذمه متفق ہیں اور اس پر بھی ان کا اتفاق و ترك الرواية عنه في الاحكام و ہے کہ احکام اور فروع میں اس کی الفروع (تهذيب التهذيب عوص کوئی روایت قابل قبول نہیں ہے۔ ١١٦٥ تاص ١٨١ملتقطا) اورامام احمد بن طنبل نے فرمایا کہ کلبی کی تفسیر اول سے لے کر آخر تک ب جھوٹ ہے اس کو پڑھنا بھی جائز نہیں۔ (تذکرہ الموضوعات ۸۲ص) (ונונחודשוח) قارئین جب کلبی، کافر، کذاب غالی شیعه، حضرت علی کو نبی ماننے والا، وحی کو ڈراما اور کھیل قرار دینے والا ہے تو پھر مولانا کو اس کی روایت ذکر ہی نہیں كرنى جابيے تھى نەبطور دليل اور نەبطور تائيد اور اگر حضور مان بينى كے علم كى نفى ير كوئى اور دليل نه ہونے كى وجہ سے اسے ذكر كرنے ير مجبور وہ تنے تو پھر كم از كم ان کے بارے میں پچھتو بتا دیا جاتا تا کہ معلوم ہو جاتا بدروایت کس درجہ کی ہے جس سے حضور من اللہ کے علم مقدس کی نفی کی جا رہی ہے۔ م ورجه کی جرح پھرای کتاب میں متعدد الی احادیث کومولاتا نے رد کیا ہے جس کے راویوں پہلی سے کہیں کم درجہ کی جرح ہے۔ کیونکہ ان کا تعلق سرور عالم مٹائیل کے علم میارک کے اثبات سے تھا بلکہ بعض مقامات برمولانا نے بیفر مایا کہ چونکہ بیروایت فلال طبقہ کی کتاب سے ہے لہٰذا یہ سیجے نہیں۔

الكمثال

تجھ تفصیل آ کے تجزیہ میں آئے گی یہاں ایک مثال عرض کیے دیتے میں علماء امت نے حضور مظافیم کی علم مقدی کی وسعت کے حوالہ سے حضرت عبدالله بن عمر رضى الله عنهما سے بدروایت ذکر كى برسول الله منافظ نے فرمایا۔ ان الله رفع لى الدنيا فانا انظر الله تعالى نے تمام ونيا كو ميرے سامنے رکھ دیا، میں، دنیا اور اس میں تا قیامت ہونے والے امور کو اس طرح و مکھ رہا ہوں جیسے میں اس اسيخ باته كو ديكه ربا مول سيعلم الله تعالی نے این نی علی کو عطا کیا

اليها والى ما هو كائن فيها الى يوم القيامة كما انظر الى كفى هذا جليان من الله جلالنبيه عَلَيْكُ كما جلا للنبيين قبله

جي كدسايقة انبياء عليهم السلام كوبهي عطا قرمایا۔

یدروایت حضور منافظ کی شان علمی کی وسعتوں کو واضح کر رہی ہے۔ اس پرمولاتا کا تبعرہ ملاحظہ کیجئے پھر ہم اپنی بات عرض کرتے ہیں۔ بدروایت حلیہ لائی تعیم ج ۲ ص ۱۰۱ میں سعید بن سنان الرہاوی کی سند سے مذکور ہے بلاشک بدروایت فریق مخالف کے لیے بڑی کارآ مد بلکہ اکسیر تھی

مکر کاش کہ مجھے نہیں ہے کیونکہ امام طبرانی کی جملہ تصانیف حضرات محدثین کرام کے نزدیک کتب حدیث کے طبقہ ٹالٹہ میں داخل ہیں اور اس طبقہ کے بارے میں فیصلہ سے کہ ' واکثر آل احادیث معمول بدنز وفقہاء نشدہ اقد بلکہ اجماع برخلاف آنبا منعقد گشته ' (عجلهُ نافعه ص ٤) جب تك اس حديث كي اصول حدیث کی رو سے صحت ثابت نہ کی جائے اس سے احتیاج درست نہیں ہے اور امام ابوتعیم کی جملہ تالیفات طبقہ رابعہ ہے ہیں جن کے بارے میں فیصلہ رہے "ای احادیث قابل اعماد نیستند که دراثیات عقیده یا عملے بانها تمسک کرده شود (اییناً ص ۷) ندصرف بیر که میرروایت محض طبقه ثالثهٔ اور رابعه کی ہے بلکہ ضعیف بھی ہے چنانچہ مشہور حنفی محدث حافظ علی متقی (التوفی ۷۵ھ) لکھتے ہیں کہ سندہ ضعیف ( کنزالعمال ج۲ ص ۹۵) که اس کی سندضعیف ہے اور علامہ تورالدین علی بن بکراهتیمی (التوفی ۱۰۷هه) استاد حافظ ابن حجر طبرانی کے حوالہ ہے ہی روایت حضرت عمر ہے مرفوغاً نقل بحرتے ہیں جس میں کفی هذه کے الفاظ بھی موجود ہیں اور فرماتے ہیں کہ اس کے باقی راوی تو ثقتہ ہیں مرعلی ضعف کیر فی سعيد بن سنان الرهادي - (مجمع الزوائدج ٨ص ٢٨٧) اس میں سعید بن سنان الرهاوی بہت ہی زیادہ ضعیف ہے۔اورضعیف حدیث کی جناب نبی کریم متاثق کی طرف نسبت اور پھراس ہے نصوص قطعہ کے خلاف عقیدہ ثابت کرنا کہاں کا انصاف ہے؟ خان صاحب نے ایک مقام پر کیا ہی خوب کہا کہ: "حدیث مانے اور حضور اکرم سید عالم علاقیم کی طرف نسبت کرنے کے لیے جوت چاہیے بے جوت نسبت جائز نہیں اور قول مذکور ثابت نبيل-" (بلفظه عرفان شريعت حصه سوم ص ٢٧)

اور یمی کچھ ہم کہنا جا ہے ہیں کہ بیہ حدیث صحیح نہیں اور آ مخضرت مُلاَثِیْمُ کی طرف اس کی نسبت صحیح نہیں اور نہ اس سے کوئی عقیدہ ثابت کیا جاسکتا ہے۔

(Itilianosoro)

آپ نے دیکھا اس روایت کے کسی ایک راوی پر بھی کلبی جیسی جرح نہیں بلکہ متعدوم حدثین نے ان کی توثیق بھی کی ہے لیکن مولانا نے اس کا کیا حشر ونشر دیا ہم مان گے معید بن سنان راوی بہت ہی ضعیف لیکن کیا اس پر کلبی جیسی جرح ہے کسی نے اسے کافر، حضرت علی کو خدا بانے والا، وحی اللی کو ڈراہا قرار دینے والا کہا ہے۔ الی کوئی جرح ان پر موجود نہیں، مولانا نے اس کی روایت کو اس قدر مستر دکیا کہ اس کی نبیت بھی رسول اللہ تاہی کی طرف کرنا عدم انصاف قرار دیا حالانکہ تمام محدثین احادیث ضعاف کو رسول اللہ تاہی کی کی شاندہی کر نبیت ہے اس کی نبیت ہے کہ رسول اللہ تاہی کی کی شاندہی کر عدم انصاف قرار دیا حالانکہ تمام محدثین احادیث ضعاف کو رسول اللہ تاہی کی شاندہی کر نبیت سے ہی بیان کرتے چلے آرہے ہیں بال ان کے ضعف کی نشاندہی کر دیے ہیں، کیا امام نجم بن حماد مروزی (۲۸۸) امام ابولیم (۲۰۳۰) امام تو رالدین علی صیتی (۲۰۸۰) امام طرانی () نے اس صدیث کی نسبت رسول اللہ تاہی می متی راح ف کرکے انصاف کے خلاف کیا، ہرگر نہیں۔ نسبت رسول اللہ تاہی کی طرف کرکے انصاف کے خلاف کیا، ہرگر نہیں۔ آسے نے کیول نسبت کی ؟

، اگر حدیث ضعیف کی نبست بھی رسول اللہ مُنَافِیْل کی طرف غلط اور انساف کے خلاف میں انساف کے خلاف ہے کہ ایسان کے خلاف ہے تو پھر آپ نے روایت کلبی کی نبست رسول اللہ مُنَافِیْل کی

طرف کیوں کی؟ بلکہ آپ نے تو اس کا ضعف بھی بیان نہیں کیا۔ کہیں ایسا تو نہیں کہ ہم اپنا موقف ٹابت کرنے اور دوسرے کے رد میں مقرر حدود کھلانگ جاتے ہیں جس سے امت کوشد ید نقصان پہنچا؟

کیا اجازت ہے؟

اگر آپ روایت کلبی سے اقوال علم ۽ پرتائيد لاسكتے ہیں تو ديگر اٹل علم کو آپ اجازت و نيل کہ وہ دلائل قطعيه مثلاً علمک مائم تكن تعلم (الله تعالی فی سے اجازت و نیل کہ وہ دلائل قطعيه مثلاً علمک مائم تكن تعلم (الله تعالی فی سکھا دیا جو پھھ آپ نہ جانتے تھے) و نؤلنا علیک الكتاب تبیانا لكل شنی (اور ہم نے آپ پر کتاب نازل کی جو ہر شے کی تفصیل ہے) کی تائيد میں یہ حدیث لے آئیں۔ ان الله دفع لی الدنیا۔ تا کہ علم نبوی خالی الم حوالہ سے امت کا ذہن تذبذب کا شکار نہ رہے۔

ایک اور اہم بات

کیعنی اس کی تاویل وہی کی جائے جو آیت قرآنی کی گئی ہے تو اب دیگر دلائل اور اس کے درمیان توافق پیدا ہو جائے گا۔ یہ تھے مولانا کے کل دلائل جو انہوں نے حضور من اللے کے متقابہات کے عدم علم پر پیش کیے۔ کیا اس تجزیہ نے آشکارنہیں کر دیا کہ یہ نتیوں دلائل حضور عَلَيْظِمْ كَ مَنشابِهات كَعلم يروال بين نه كداس كي نفي ير اظهار العيب ميں دلائل 📗 🥌 آب اگر فرمائیں کہ بیر والد گرامی نے ازالة الریب میں جلتے جلتے یا سرسری یا اختصاراً دلائل دیئے تھے آیہ الناکی اظہار العیب دیکھے لیتے تو معاملہ حل ہو جاتا ہم نے اسے بھی دیکھا۔ ا یک تو وہاں انہوں نے مخالفین کی وسعت علم نبوی برقر آنی دلیل۔ نزلنا علیک الکتاب تبیاناً لکل ہم نے تم پر بیر کتاب نازل کی جو ہر شے کا روثن بیان ہے۔ كا جواب دية ہوئے لكھا كەمخالفين كى مرادكيا ہے؟ كة قرآن كريم ميں جنتي چيزيں مذكور بيں ان ميں سے كسى چيز ميں خفا

تہیں ہے تب بھی باطل ہے اس لیے کہ قرآن کریم میں حروف مقطعات اور متشابہات کا ذکر بھی ہے اور اہل اسلام کے نزویک اللہ تعالیٰ کی ذات کے بغیر مخلوق پر ان کے معانی مخفی ہیں۔ اس کے بعد اس پر تین عبارات اہل علم کی نقل کیں۔ ا۔ جلالین کی عبارت کہ متشابہات

لايفهم معانيها كاوائل السور

ان کے معانی نہیں سمجھے جاسکتے جیسا که سورتول کی ابتداء (میں حروف مقطعات بين)

اس کے بعد واضح کیا کہ وقف الا اللہ پر ہے اور بیہ سخرات صحابہ وغیرہ موقف ہے اس پر حاشیہ جلالین اور تفسیرات احمد بیاز ملاجیون کے حوالہ جات دیئے اس کے بعد لکھا۔

"معلوم ہوا کہ قرآن کریم میں دیگر متشابہات کے علاوہ حروف مقطعات کامعنی بھی جمہور کے نز دیک کسی کومعلوم نہیں اور ان کا مطلب مخفی ہے۔ (اظهارالعیب،۳۳۲ م

يہلے بروى تفصيل كے ساتھ آ چكا كه الا الله ير وقف بى مارا مختار واضح ب لیکن تمام امت نے واضح کر دیا ہے کہ یہاں امت کے علم کی نفی ہے نہ کہ رسول الله من في الله علم كي نفي ، اس ير جم متعدد تصريحات ابل علم سامنے لا يكے ہیں یہاں ہم صرف شیخ احمد ملا جیون حنی (۱۱۳۰) کی عبارت ذکر کیے ویتے ہیں

كيونكه مولانانے وقف يريبال انہى كے دوحوالے ديے ہيں۔ تعریف منشابه کی شرح و وضاحت میں لکھتے ہیں کہ اس کا علم نہیں

هذا في حق الامة واما في حق النبي يحق امت مي به حضور مَنَا الله كو عليه السلام فكان معلوما والاتبطل ان كاعلم ب ورته خطاب كا فائده باطل اور لي معنى ومقصد خطاب

فائدة التخاطب ويصير التخاطب

لازم آئے گی جیے حبثی کسی عربی بالمهمل كالتكلم بالزنجي مع بسر گفتگو کر (نورالانوار،٩٣) یاد رہے ان کی نور الانوار ،تفسیرات احمد ہے ہے بعد کی تصنیف ہے کیونکہ انہوں نے نور الانوار میں جابجا کہا ہے کہ اس کی تفصیل تفییرات احمدید میں الغرض الا الله يروقف جمهور امت كالموقف ہے اور بعض كا اس ہے اختلاف بيكن حضور طليم كالتشابهات كاجاننا تمام امت كاموقف ب للبذا مولانا کا بیر کہنا کہ جمہور کے نز دیک حروف مقطعات کسی کومعلوم نہیں حضور منافظ کے بارے میں نہیں بلکہ امت کے بارے میں ہے جس یر خوب تفصیل گزر چکی W.NAFSEISLAM.CO

# تفتى احمد بإرخال تعيمي كا انداز

ہم یہاں مفتی احمد بار خال تعیمی کا انداز بھی نقل کر دیتے ہیں تا کہ معاملہ خوب آشکار ہو جائے، پہلے ہم آپ کے الفاظ نقل کرتے ہیں تاکہ بات یوری سمجھ آسکے۔

"ازالة الريب من جهال كلبي يرسخت جرح نقل كي كلي بوتواس كي وجه یہ ہے کہ اس کی روایت سے قرآن کریم کے مفہوم کے برخلاف استدلال کیا گیا ہے اس کیے قرمایا ہے وہ شریر جن کی روایات سے دیگر اہل بدعت حضرات عموماً اور مفتی احمد بارخاں صاحب خصوصاً قرآن کریم کی نص قطعی کو کا ٹنا جاہتے ہیں تا کہ ان کے غلط اور باطل عقیدے پر زونہ بڑے۔ (ازال، ۱۲۹)

یادرہے مولانا کی شیروں سے مرادسدی کبیر اسمعیل بن عبدالرحمٰن ، کلبی اورسدی صغیر ہیں۔ (ונול, אוש:דוש)

ہم بہاں بالکل واضح اور دو ٹوک الفاظ میں اعلان کر دینا جا ہے ہیں كراس موقع يرمفتي احمد يارخال نے اليي كوئي روايت تقل ہي نہيں كى كداس كى سند میں کلبی ہوانہوں نے دوروایات کا تذکرہ کیا ایک حضرت عبدالقدین مسعود رضى الله عنه سے اور دوسرى سيدنا ابن عباس رضى الله عنهما اور ان دونوں كى اسناد میں ان میں سے کوئی موجود نہیں البت جس تیسری روایت کا حوالہ دیا اس میں سدی ہیں کلبی اس کی سند میں بھی نہیں۔ تفصیل ملاحظہ ہو

ہم مفتی صاحب کی پوری عبارت سامنے لے آتے ہیں تا کہ قار مکن

فیصله کرسکیں۔مفتی صاحب نے حضورہ اللہ کے علم غیب پر اعتراضات نقل کرتے ہوئے نمبرہ کے تحت لکھا۔ لاتعلمهم نحن نعلمهم (تم ان کونہیں جائے ہم ان کو جانتے ہیں) اس آیت سے مخالفین دلیل بکڑتے ہیں کہ حضور علیہ السلام دربار میں آنے والے منافقوں کو نہ پہچانتے تھے۔ پھرعلم غیب کیسا؟ مگر مفسرین نے اس آیت کی بیاتوجیہ کی ہے کہ اس آیت کے بعد بیرآیت نازل ہوئی۔ "لتعرفنهم فی لحن القول (اور ضرورتم ان کو بات کے طریقہ سے پہچان تو گے لہذا ہے آیت منسوخ یا پہتو جیہ ہے کہ بغیر ہمارے بتائے ان کونہیں جانة ..... أكر اس آيت كي توجهين نه كي جاوين تو ان احاديث كي مخالفت ہوگی جن سے ثابت ہے کہ حضور علیہ منافقوں کو پہیانے تھے مگر بردہ یوشی سے کام کیتے تھے عینی شرح بخاری جلد اس ۲۲۱ میں این مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ خطب رسول الله صلى الله حضور عليه السلام نے جمعہ کے دن عليه وسلم يوم الجمعة فقال خطبہ یودھا بس فرمایا کہ اے فلاں نکل جا کیونکہ تو منافق ہے ان میں اخرج یا فلاں فانک منافق سے بہت سے آدمیوں کو رموا فاخرج منهم ناسأ ففضحهم كركے تكال ويا۔ شرح شفا ملاعلی قاری جلد اول صفحه ۱۳۸۱ بیس فرماتے ہیں۔ عن ابن عباس كان المنافقون اين عمال رضى الله عنها سے روايت من الرجال ثلثة مائة ومن ہے كہ منافقين مردتين سو تھے اور

ہم اثبات علم غیب میں ایک حدیث پیش کر چکے ہیں جس میں حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ ہم پر ہماری است پیش کی گئی لہذا ہم نے منافقوں اور کفار اور موسین کو پہیان لیا۔ اس پر منافقین نے اعتراض کیا اور قرآن کی آیت ان کے جواب میں آئی۔ (جاء الحق\_انه ١٠٨٠ تا ١٠٥٥) مولا نا صفدرصاحب نے مفتی صاحب کی جوعیارت نقل کی وہ پیہے۔ مفتى احمديار خان صاحب كالمفتيانه كرشميه مفتی صاحب نے اس آیت کے جواب میں جو کیچھ کہا اس کا خلاصہ یہ ہے کہ بیآ یت ولتعرفتهم فی لحن القول سے منسوخ ہے جیسا کہ جمل میں اس آیت کے تحت لکھا ہے عینی شرح بخاری جسم سے ۲۲۱ میں حضرت عبداللہ بن مسعود سے روایت ہے کہ حضور علیہ الصلوة والسلام نے جمعہ کے دن خطبہ پڑھا اور فرمایا اے فلال نکل جا کیونکہ تو منافق ہے ان میں سے بہت سے آ دمیوں کو رسوا کر کے نکال دیا شرح شفا ملاعلی قاری جلد اول ص ۲۴۱ میں ہے ابن عباس سے روایت ہے کہ منافقین مرد تین سواور عورتیں ایک سوستر تھیں۔ (مصله جاء الحق: ٩٩) الغرض مفتی تعیمی صاحب نے علم نبوی الفیلیہ پر سورہ محد کی آیت مبارکہ اور آپ یقینا انہیں بہپان کیتے ہیں ولتعرفتهم في لحن القول ہوں ہے۔ ہات کے ڈھنگ سے۔ پیش کی۔ اس کے بعد تین روایات ذکر کیس اور ان تمام کی اسناد میں کلبی موجود ہی نہیں۔ عالانکه مولانا نے مفتی صاحب کا رد کرتے ہوئے اور روایات نقل کیں جن کی سند میں کلبی موجود ہیں پھر کلبی پر کفر تک جرح نقل کی جس سے قارئین کو بیت تاثر دیا کہ بید کیسے اہل علم ہیں جو کلبی کی روایات کا سہارا لے کر قرآن کے خلاف چل رہے ہیں۔

مولانا کی اس عبارت پر نظر ڈال کیجئے ہیہ ہیں وہ شیر جن کی روایات سے دیگر اہل بدعت الخ (نصرۃ العلوم:۳۵)

اس پرشہادت

ہمارے پاس اس پرشہادت خود مولاتا کی اگلی گفتگو ہے جو انہوں نے ان روایات پر جرح کرتے ہوئے کی ہے۔

روایت این عباس پرجرح

مولانانے مفتی صاحب کی نقل کردہ روایت از ابن عباس رضی اللہ عنہما پر ان الفاظ سے جرح کی ہے ''ربی حضرت ابن عباس کی وہ روایت جوشرح شفا میں ملاعلی قاری نے نقل کی ہے کہ منافق مرد تین سواور عورتیں ایک سوستر تھیں، تو اس کی سند انہوں نے کوئی بیان نہیں کی، ظن غالب میں ہے کہ اس سند ہیں بھی کوئی کلبی اور سدی جیسا شیر موجود ہے۔

(ازالہ: ۲۵)

مولانا کی بی عبارت بار بار پڑھیے اور ان کی علمی تحقیق کو داد و بیجئے۔
گویا اس روایت کی سند میں مولا تائے خود کلبی کوشائل کیا ہے، حالانکہ
خود کہدرہ بیل کہ بیہ بلاسند روایت ہے چاہیے بیتھا کہ جو بلاسند روایات کا تھم
ہو۔ دہ سامنے لے آتے لیکن ممکن ہے اس سے ان کے موقف پر ضرب کا خطرہ ہو۔

# روايت سيدنا عبدالله بن مسعود رضى الله عنه يرجرح سیدنا عبدالله بن مسعود رضی الله عنه والی روایت پر جوجرح مولانا نے کی ہے اس کا خلاصہ پیہ ہے۔ اس کی سند میں اضطراب ہے۔ اس کے راوی ابواحد زبیری شیعہ ہیں۔ س- اس كرراوى سلمه بن سهيل بين يه بهي شيعه بين -اس میں عیاض بن عیاض ہیں باپ بیٹے کا ضعیف و ثقتہ ہونا نامعلوم مولاتا کی جرح سے واضح ہور ہا ہے کہاس کی سند میں بھی کلبی تہیں۔ الغرض واصح ہوگیا کہ مفتی صاحب کی پیش کردہ، روایات کی سند میں کلبی موجود نہیں اب دونوں کا جو انداز سامنے آیا ہے وہ میہ ہے کہ: مولانا صفدر صاحب نے حضور علیہ کے علم متشابہات کا انکار کرتے ہوئے اس مر دوعلماء کے اقوال نقل کیے اور پیکبی کی روایت ذکر کی۔ مفتی صاحب نے علم منافقین یر آیت میارکہ پیش کی اور پھر آیسی روایات ذکر کیں جن میں کلبی کا نام ونشان نہیں۔

اعتراض وجواب تيسرا اعتراض

آپ نے امام سیوطی کے حوالے سے متشابہ کے بارے میں نقل کیا۔ ومتشابه لا يعلمه الا الله تعالى اور الله تعالى كے بغير متشابہ كو اور كوئى نہیں جانتا اور بجز اللہ تعالیٰ کے کوئی اور متشایہ کے علم کا مدعی ہو تو وہ

ومن ادعى علمه سوى الله تعالى فهو كاذب

(ازالة الريب، ٢٤٤) مرامر جموال --

حالانكه اگر اصل كتاب تفسير طبري جلدا ص ۵۴ طبع ، دارالفكر روايت ۶۲ (جس سے پیسیوطی نے تقل کیا) آپ ملاحظہ فرماتے تو واضح ہو جاتا کہ بیکلبی سے بی روایت ہے۔ جس کے بارے میں آپ نے ازالة کے ص ۱۱۳ سے لے كرص ١٦٦ تك ثابت كيا كه به كافر ب- به جھوٹا ب اور شايد آپ كى نظرنېيى یری -خودسیوطی نے پہلے اشارہ کیا تھاٹم رواہ مرفوعاً بسند ضعیف۔

جب حقیقت حال یہ ہے تو آپ نے بیروالہ کیسے دے دیا؟ اگر کلبی کی ردایت دوسرے پیش کریں تو وہ جاہل اور ناواقف از اصول قراریا جاتے ہیں۔ تو اب آب کیا کہلائیں گے؟

ای طرح آب نے سیوطی ہے نقل کیا کہ

قرآن کریم میں جملہ متشابہات میں بھی اہل حق کے زود یک یہی نظریہ ہے کیونکہ ان کی تفسیر میں اجتہاد کا کوئی دخل نہیں ۔

وكل متشابه في القرآن عند اهل الحق فلا مساغ للاجتهاد (ازالة، ١٤٧)

آپ اس سے ثابت کرنا جاہ رہے ہیں کہ حضور علیہ منثابہات کے بارے میں نہیں جانے۔ مالانکہ اس سے متصل اگلے الفاظ آپ کی تردید کر رہے ہیں۔
ہیں۔

ملاحظه فرمائي

اور متثابہ ہے آگاہی کی صورت قرآن کی نص یا حدیث یا اجماع امت ہے۔۔۔ ولاطريق الى ذلك الا بالتوقيف بنص من القرآن او الحديث او اجماع الامة على تاويله

(الاتقان،٢:٣٥٣)

وہ تو واضح کررہے ہیں کہ حدیث کے ذریعے سے اس کاعلم ہوسکتا ہے اور بیتجی ہوگا جب حضور علیاتہ اس سے آگاہ ہوں گے بلکہ سیوطی نے بید امام زرکشی سے لیا ہے۔ اور ان کے الفاظ میر ہیں

ان منشابہات کا علم ان تین میں سے ایک ذریعہ سے حاصل ہوسکتا ہے۔ قرآنی نص یا حضور علی کی ہے۔ قرآنی نص یا حضور علی کی طرف سے بیان یا اجماع امت سے اس کی تادیل ہو۔ اگر ان میں سے کوئی رہنمائی نہ ملے۔ تو ہم جان لد سے میں بند تن ال ہیں ہو۔ تو ہم جان لد سے میں بند تن ال ہیں ہو۔ ا

ولاطريق الى ذلك الا بالتوقيف من احد ثلاثة اوجه امانص من التنزيل او بيان من النبى عليه الماه المعماع الامة على تاويله فاذا لم يروفيه توقيف من هذه الجهات علمنا انه مما استاثر الله تعالى بعلمه

(البربان في علوم القرآن ١٨٣،٢،)

آپ نے اپنی تائید میں اس مسلد پر امام سیوطی سے علوم قرآن کی

تقسيم نقل كرتے ہوئے صرف اول فتم نقل كى۔جس ميں بتايا گيا كه ' كنه ذات باری اور وہ غیوب جو اس کا خاصہ ہیں'' کاعلم کسی کونہیں ہوسکتا۔ (ازالة ص٧٧٧) حالانکہ حضور اللہ کے لیے تمہارے مخالفین ریہ دعویٰ کرتے ہی نہیں۔ بلكه وه بھى مانتے ہیں كه بيد بارى تعالى كا خاصه ب\_البند وه حروف قطعات كے بارے میں کہتے ہیں کہ ان کامعنی حضور علی جانتے ہیں۔ اگر آب پر دوسری فتم اوجھل ندرہتی تو ان کا موقف درست ثابت ہو جاتا۔ چلو وہ ہم سامنے لے آتے ہیں۔ یہاں بیہ واضح رہے کہ سیوطی نے بیٹنام گفتگو امام محمد بن سلیمان المعروف ابن نقیب کی نقل کی ہے۔ دوسری قتم علوم قرآن کی ہیا ہے کہ الشاني ما اطلع الله عليه نبيه الله تعالیٰ ان اسرار قرآن پر حضور من اسرار الكتاب واختصه به علی کومطلع کرے۔ اور آپ ہی وهذا لا يجوز الكلام فيه الا له کے ساتھ انہیں مخصوص فرما دے۔ اولمن اذن له واوائل السور من اب ان میں گفتگو آ پیالی کے هذا القسم وقيل من القسم لیے ہی جائز ہوگی یا جس کو اجازت الاول ہو اور حروف مقطعات اس فتم ٹانی (الاتقان،٢:٣٥٣) میں شامل ہیں۔ البتہ لیعض کی رائے یہ ہے کہ وہ اول قتم میں ہے۔ اس میں امام ابن نقیب نے واضح طور پر حروف مقطعات کے بارے میں واضح کر دیا کہ ان کا حضور علیہ کے علم دیا گیا ہے۔

جواب

محترم مفتی قادری صاحب! ازالة الریب میں علامہ سیوطی کے جوالہ سے بینقل کیا ہے و مشابه لا یعلمه الا الله تعالی و من ادعی علمه سوی الله تعالی فهو کاذب اس پر اعتراض کرتے ہوئے آپ نے لکھا حالانکہ اگر اصل کتاب تفییر طبری جس سے سیوطی نے نقل کیا ہے۔ آپ ملاحظہ فرماتے تو واضح ہوجا تا کہ یہ کلبی سے ہی روایت ہے جس کے بارہ میں آپ نے ثابت کیا کہ یہ کافر ہے، یہ جھوٹا ہے الح

محترم! اگر آپ تغییر طبری میں صرف روایت کو بی نہ و کھتے بلکہ امام طبری کے انداز کو بھی ملاحظ فرماتے اور اس کی روشی میں ازالہ الریب میں اس روایت کو پیش کرنے کے انداز کو و کھتے تو آپ کے سامنے حقیقت واضح ہو جاتی۔ امام ابن جربر طبری نے پہلے حضرت ابن عباس کا قول نقل کیا اور پھر اس کی تائید میں بہ کلی والی روایت نقل کی وقد دوی بنحو ماقلنا فی ذالک ایضا عن روسول الله علیہ خبو فی اسنادہ نظر (تغییر طبری جاص ۱۳۳) ایسنا عن روسول الله علیہ خبو فی اسنادہ نظر (تغییر طبری جاص ۱۳۳) کی تائید میں ایک ایسی خبر اس کے مطابق رسول الله علیہ ہے بھی ایک ایسی خبر کے جس کی سند میں نظر ہے،) امام ابن جربر اس روایت کو احتجاج کے لیے نہیں بلکہ تائید کے لیے پیش کر رہے ہیں اور حضرت مولانا صفرر صاحب نے بھی پہلے وہ عبارات بیش کیں جن سے استدلال کیا ہے اور پھر فرمایا نیز ای صفحہ میں اس حقی سے قبل نقل کرتے ہیں تو یہ عبارات واضح کر رہی ہے کہ آگے کی عبارت تائید میں جس کے بارہ کی جا رہی ہے اور تائید میں کبی جسے داوی کی کمزور روایت پیش کی جا در تائید میں کبی جسے داوی کی کمزور روایت پیش کی جا در تائید میں کبی جسے داوی کی کمزور روایت پیش کی جا در تائید میں کبی جسے داوی کی کمزور روایت پیش کی جا در تائید میں کبی جسے داوی کی کمزور روایت پیش کی جا در تائید میں کبی جسے داوی کی کمزور روایت پیش کی جا در تائید میں کبی جسے داوی کی کمزور روایت پیش کی جا در تائید میں کبی پر اگر چہ سخت سے تحت الفاظ جرح نقل کئے گئے ہیں مگر اس کے بارہ کو بادہ

میں رہ ہی ہے کہ اس کی روایت ضعیف اور کمزور ہوتی ہے اس کو احتجاج اور استدلال کے طور پر تو نہیں لیا جا سکتا البت تائید میں پیش کیا جاسکتا ہے جیسا کہ خودمولانا صفدرصاحب نے ملا کا تب جلی کی کشف الظنون ج اص 20س کے حوالہ سے لکھا کہ صحت کے اعتبار سے بخاری اور مسلم کے بعد تر مذی کا درجہ ہے کیونکہ مصلوب اور کلبی کی روایات نقل کرے امام تر ندی نے ان کی تضعیف کی ہے تا کہ کوئی ان کی روایات ہے مخالطہ نہ کھائے یا ان کومحض متابعات اور شواہد میں لائے ہیں ان کی روایت سے استدلال نہیں کیا (خزائن السنن جاص ٢) اور ازالیة الریب بیں کلبی ہے مروی روایت ہے متعلق لکھا ہے تگر بیسند کمزور اور ضعیف ہے اس قابل نہیں کہ اس سے احتماج کیا جائے (ازالة الریب ص ١١٣) ازالة الريب ميں جہاں كلبي ير سخت جرح نقل كى كئي ہے تو اس كى وجہ بيرے كه اس كى روايت سے قرآن كريم كے مفہوم كے برخلاف استدلال كيا كيا ہے اس لیے فرمایا سے ہیں وہ شیر جن کی روایات ہے دیگر اہل بدعت حضرات عموماً اورمفتی احمد يارخان صاحب خصوصاً قرآن كريم كي نص قطعي كوكانا جائي بي تاكه ان کے غلط اور باطل عقیدے پر زونہ یوے (ازالة الریب ص ١٦١) کلبی جیسے راوی کی روایت سے استدلال درست نہیں مگر تائید میں اس کو پیش کیا جاسکتا ہے اور امام ابن جریر نے بھی اس کو تائید کے لیے پیش کیا ہے اور مولانا صفدر صاحب نے بھی تائید بی کے لیے پیش کیا ہے اور ایس روایت کا احتجاج میں پیش کرنا غلط اور تائید میں پیش کرنا سیح ہونے کیب ارہ میں توفن حدیث سے معمولی دستری رکھنے والا بھی جانتا ہے نہ جانے آپ جیسے مفتی صاحب کی نظر سے بینمایاں اور واضح بات کیوں اوجھل رہ گئی؟

اس جواب میں آپ نے بیر باتیں کیں بندہ نے امام زرکشی اور سیوطی کی عبارات کا غلط مفہوم لیا ہے وہ کہنا

حاجة بين كه حضور علي متثابهات كاعلم نهيس ركهت اور بنده انهيس علم

نی اللہ کے ثبوت پر محمول کر رہا ہے۔

## ان كالمقصود

آپ کے نزدیک ان عبارات کا مدعی ومقصد سے کہ چونکہ حضور علیہ متثابہات کاعلم نہیں رکھتے اس لیے ان کے بارے میں آ سیطین ہے جھ بھی منقول نہیں، جب آ ہے علیہ سے کچھ ان کے بارے میں مروی ومنقول نہیں تو ہم انہیں متفایہ سلیم کرلیں گے، آب نے لکھا۔

حالانكه امام سيوطي تو فرما رہے ہيں كه متشابہات كي تفسير اجتہاد ہے نہيں كى جاسكتى بلكدان كو جانے كے ليے ان تين صورتوں ميں سے ايك كى ضرورت ہے اور جب ان میں سے کوئی صورت بھی نہیں یائی جا رہی تو ان کاعلم بھی اللہ تعالیٰ کے سواکسی کونہیں ہوسکتا آپ نے نہ جانے کہاں سے یہ نتیجہ نکال لیا جو آب نے بیان کیا ہے بھرآ گے آب نے امام زرکشی کی عبارت جونقل کی اگر آب نے اس کا ترجمہ جان بوجھ کر غلط نہیں کیا تو گذارش ہے کہ ترجمہ کرنے میں آپ کو علطی لکی ہے اس لیے کہ عبارت ہے۔

اس کا ترجمہ بول ہے کہ کیس جب ان صورتوں میں سے کسی سے وا تفیت حاصل کرنے کی کوئی روایت

(نصرة العلوم ص ۳۵ تا ۳۷) مروى نہيں تو ہم نے جان ليا كه بيه

فاذا لم يروفيه توقيف من هذه الجهات علمنا انه مما استاثر الله تعالى بعلمه

ان چیزوں میں سے ہے جن کے جانتے میں اللہ تعالیٰ لگانہ ہے۔

ان ائمّه كا موقف

قبل اس کے کہ ہم اس بر گفتگو کریں کہ ہمارا کیا ہوا عبارات کا ترجمہ فلط ہے یا درست، اس پر گفتگو ضروری ہے کہ ان انکہ کا موقف واضح کریں کہ کیا یہ رسول اللہ علیہ کے لیے متشابہات کا علم مانے ہیں یا نہیں؟ اگر یہ حضور علیہ کے لیے متشابہات کا علم مانے ہیں اور اگر وہ اس سے انکار کے لیے متشابہات کا علم مانے ہیں تو ہمارا ترجمہ درست اور اگر وہ اس سے انکار کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ حضور علیہ متشابہات کا علم نہیں رکھتے تو تمہارا ترجمہ کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ حضور علیہ متشابہات کا علم نہیں دکھتے تو تمہارا ترجمہ بی نہیں بلکہ دعویٰ بھی درست ہے۔

اہم نوٹ

ان عبارات کے حوالہ سے رہ بات ذہن نظین کرلیٹا نہایت ہی ضروری ہے کہ امام زرکشی نے انہیں امام این قتیبہ (۲۷۱) سے لیا اور امام سیوطی نے انہیں امام زرکشی سے لیا ہے۔ گویا ان عبارات کا مدار دوائل علم پر ہے۔ انہیں امام زرکشی سے لیا ہے۔ گویا ان عبارات کا مدار دوائل علم پر ہے۔ امام ابو محمد عبداللہ بن مسلم بن قتیبہ (۲۷۱)

امام زرکشی کا اعلان

چونکہ بیرارات امام بدرالدین زرکشی (۷۹۴) کی ہے جیمیا کہ پیچھے آ چکا، ہم انہی کا ایک اعلان ان کے الفاظ میں ذکر کیے دیتے ہیں تا کہ اے سامنے رکھ کر ان کی اس عبارت کو سمجھ لیا جائے۔'''النوع المسادس و الثلاثون معوفة

المحكم من المتشابه" كے تحت سورة ال عمران كى آيت تمبر ع كے حواله سے كصح بين كداس كالفاظ "الا الله والراسخون في العلم" من وقف كهال ہے؟اس بارے میں اہل علم كا اختلاف ہے كديبان داوكون ك ہے استينافيديا عاطف، بعض نے اسے استینا فیہ قرار دیتے ہوئے الا اللہ پر وقف کیا اور مفہوم ہے بیان کیا کہ اللہ تعالی نے جس طرح ہم پر کچھ ایس عبادات لازم کیں ہیں جن میں ہاری عقل کو دخل نہیں اس طرح اس نے اپنی کتاب مقدس میں الی آیات نازل کیں جن کا ہمیں علم نہیں، انہیں اللہ ہی جانتا ہے اور ان کا نام متشابہات ہے، بعض نے واو کو عاطفہ کہا اور میرولیل دی کداللہ تعالی مخلوق کوکسی ایسی چیز کا مكلّف نہيں بناتا جے وہ نہ جانتے ہوں اور پہلے تول كوضعيف كردانتے ہوئے كہا لأن الله لم ينزل اشياء من كيونكه الله تعالى في قرآن كا بر القرآن الا لينتفع به عباده حمداس ليے تازل فرمايا ب كه ویدل به علی معنی اراده بندے اس سے تقع یا کی اور ان پر فلوكان المتشابه لا يعلمه غير اللي علمه عيو الكي مراد آ شكار مواكر متشابهات كو اللہ کے سوا کوئی نہ جانے تو ہم پر الله للزمنا ملحدین کاطعن ثابت ہوجائے گا۔ اس کے بعد ان مخالفین کے سامنے ایک ایسی دلیل رکھی۔ جسے وہ بھی تشکیم کرتے ہیں کہ بتاؤ ان متشابہات کورسول اللہ علیہ جانے ہیں یانہیں؟ جب حضور علیہ کے جانے کانم انکارنہیں کرکتے تو پھرالا اللہ پر وقف پر زور کیوں؟ ان کے الفاظ بڑھئے کی انسان کے لیے پیرکہنا ہرگز جائز ولايسوغ لاحدان يقول ان

بی نہیں کہ رسول التعلیقی متشابہات كاعلم نهيس ركتے۔ جب "و ما يعلم تاويله الا الله" ير وقف ك باوجود متشابهات كورسول التعطيطية كا جاننا جائز ہے پھر ربانیوں صحابہ اور امت کے مفسرین کا بھی جاننا جائز ہوگا .... پھر ہم نے مفسرین کونہیں دیکھا کہ وہ یہ کہتے ہوئے قرآن کے کسی حصہ کی تغییر سے رک جائيں كەبيە مشابىب جے اللدتعالى کے سوا کوئی نہیں جانتا بلکہ انہوں نے تمام حتی کہ حروف مقطعات کی بھی تفسیر کی ہے۔

رسول الله لم يعلم المتشابه فاذا جاز ان يعرفه الرسول مع قوله (وما يعلم تاويله الا الله) جاز أن يعرفه الربانيون من صحابته والمفسرون من امته ..... ونحن لم نرالمفسرين الى هذه الغاية توقفوا عن شئى من القرآن فقالوا هو متشابه لا يعلمه الا الله بل امروه على التفسير حتى فسروا الحروف المقطعة

(البرهان في علوم القرآن ص ۸۳،۸۳)

امام ابن قتبيه كا اعلان

اور اصل میں مد اعلان امام ابو محمد عبدالله بن مسلم بن قتیبه دینووی (٢٧٦) كا إنهول نے مخالفين قرآن كوردكرتے ہوئے اس مسكلہ يرنهايت بی دونوک انداز میں کہا جارا تعلق ان لوگوں سے نہیں جو را تخین کے لیے متشابهات كاعلم نبيس مانة - كيونكه ان كابيقول سراسر غلط هي-ولم ينزل الله شيأ من القرآن الله نعالى نے تمام قرآن اس ليے الالينفع به عباده ويدل به على نازل فرمايا تاكه بدوں كو اس سے

لفع ہو اور اس کے ذریعے انہیں اینے منشاہے آگاہ فرمائے۔ کیا کسی آدی کے لیے یہ کہنا جائزے کہ رسول الله عليه متشابهات كوشبين جانے تو جب "ومایعلم تاویله الا الله" ير وقف كے باوجود رسول الله عليسة كا متنابهات كو جاننا جائز تاويله الا الله) جاز ان يعوفه تو پير رباني سحايه كا جانا بھي حائز ہوگا، آ پیکائے کو حضرت علی رضى الله عنه كوتفسير قرآن كاعلم دياء حضرت ابن عباس رضى التدعنهما كوييه دعا دی اے اللہ انہیں تاویل کا علم اور دین میں رسوخ عطا فرما۔ امام عبدالرزاق نے اسرائیل سے حرب عن عکرمة، عن (ابن انہوں نے ساک بن حرب سے انہوں نے حضرت عکرمہ کے حوالہ میں ان جار الفاظ کے علاوہ تما قرآن کو جانتا ہوں غسلین ، حنان ، الاوہ، الرقيم، (يادرہے سيان كا

معنى اراده فلوكان المتشابه لايعلمه غيره للزمنا للطاعن مقال، وتعلق علينا بعلة وهل يجوز لأحد أن لاحد أن يقول ان رسول الله لم يكن يعرف المتشابه؟ واذا جاز أن يعرفه مع قول الله تعالى (وما يعلم الربانيون من صحابته، فقد علم [عليا) التفسير ودعا (لابن عباس) فقال (اللهم علمه التأول، وفقهه في الدين) وروى عبدالوزاق، عن اسرائيل، عن سماک بن عباس) أنه قال، كل القرآن أعلم الا اربعا غسلين، وحنانا، والاواه، والرقيم وكل هذا من قول (ابن عباس) في وقت ثم علم ذلك بعد حدثني محمد

قول پہلے کا ہے بعد میں ان کا بھی انبیں علم حاصل ہو گیا تھا)۔ ہمیں محمہ بن عبدالعزیز عن موی بن

مسعود عن شبل عن ابن ابی نجیج کے حوالہ سے ہے کہ حضرت مجاہد نے فرمایا راسخین تاویل کو جانے ہوئے کے فرمایا راسخین تاویل کو جانے ہوئے گئے ہیں کہ ہم اس پر ایمان لائے ، اگر راسخین کو متشابہ کا علم نہ ہو تو انہیں معلمین بلکہ جہاں مسلمین پر انہیں معلمین بلکہ جہاں مسلمین پر کوئی فضیلت نہ ہوگی کیونکہ وہ تمام کوئی فضیلت نہ ہوگی کیونکہ وہ تمام مسلمی کہتے ہیں کہ ہم اللہ کی مطرف سے نازل ہونے والے تمام طرف سے نازل ہونے والے تمام کلام پر ایمان رکھتے ہیں۔

اس کے بعد ہم ویکھتے ہیں کہ مفسرین، قرآن کے کسی حصہ کی تفسیر سے یہ کہتے ہوئے ہیں رکتے کہ یہ مفظ اللہ کہ یہ نشابہ ہے اس کاعلم فقط اللہ تعالیٰ کو ہی ہے بلکہ وہ تمام حتی کہ اوائی سور میں آنے والے حروف اوائی سور میں آنے والے حروف

بن عبدالعزيز، عن موسى بن مسعود، عن شبل، عن ابن أبي نجيح، عن (مجاهد) قال: تعلمونه وتقولون: آمنا به ولو لم يكن للراسخين في العلم حظ في المتشابه الا أن يقولوا: (آمنا به كل من عند ربنا) لم يكن للراسخين فضل على المتعلمين، بل على جهلة المسلمين، الأنهم جميعاً يقولون: (آمنابه كل من عند ربنا) وبعد: فانا لم نرالمفسرين توقفوا عن شئى من القرآن فقالوا: هذا متشابه لايعلمه الا الله، بل أمروه كله على التفسير، حتى فسروا (الحروف المقطعة) في أوائل السور، مثل: آلر، وحم، شاء الله

مقطعات مثلًا الرجم، طله وغيره كي تفبیر بھی کرتے ہیں عنقریب اس پر حروف مشكله كي فصل مين انشاء الله مُنْقَلُواً بِي كُلامِ اعتراض: لغت کے پیش نظر راتخین فی العلم متشابهات کو کیسے جان کیتے ہیں جب کہ ارشاد ہے (و ما یعلم تاويله الا الله والراسخون في العلم يقولون امنا بد) جبتم نے را تخین فی العلم کو یقولون سے الگ كركے أنبيل علم ميں شريك كر ديا حالانك يهال واونسق نهيس جوراتخين کے لیے دو افعال کو ثابت کرے، کثیر نحاة کا اس آیت میں یہی ندہب ہے، ای وجہ سے تفییر کرنے میں کچھ لوگوں نے علطی کھائی۔ جواب، بیہاں بقولون حال ہے نا معنی ہوگا حالاتکہ راتخین فی العلم کہتے ہیں ہم اس پر ایمان لائے۔

فان قال قائل: كيف يجوز في اللغة أن يعلمه الراسخون في العلم، والله تعالى يقول: (وما يعلم تاويله الا الله والراسخون في العلم يقولون آمنابه) وأنت اذا أشركت الراسخين في العلم انقطعوا عن (يقولون)، وليست هاهنا واونسق توجب للراسخين فعلين وهذا مذهب كثير من النحوبين في هذه الآية، ومن جهته غلط قوم من المتأولين؟ قلناله: (ان يقولون) هاهنا في معنى الحال، كأنه قال: الراسخون في العلم قائلين: آمنابه (تاویل مشکل القرآن، ۹۸ تا۱۰۰)

## تفسيرحروف مقطعات

آپ نے دیکھا امام ابن قتیبہ (۲۷۶) اور امام زرکشی (۲۹۴) اور دیگر اہل کا علم نے بیہ تضریح کی کہ مفسرین نے حروف مقطعات کی بھی تقبیر کی ہے حالانکہ بشمول شوافع کے مانتے ہیں کہ حروف مقطعات، متشابہات میں سے ہیں۔ امام جلال الدین سیوطی شافعی (۹۱۱) 'فصل ومن المتشابہ اوائل السور'' کے تخت اس بارے میں رقمطراز ہیں۔

المختار فیھا ایضا انھا من ان میں بیابھی مختار ہے کہ بیرحروف الاسرار التی لایعلمھا الا الله ان اسرار و رموز میں ہے ہیں تعالی تعالی ہی جاتا ہے۔

اس پرتائيد بھى لائے، امام ابن المئذ راور ديگر مفسرين نے حضرت امام خعمى تابعى سے نقل كيا كه ان سے اوائل سور كے بارے ميں سوال ہوا تو فرمايا:

ان لكل كتاب سرأ وان سرهذا ليعنى بيد الله و رسول كے درميان القو آن فواتح السور الس

(الاتقان ۱،۱۱۲) آگاه نبیس موسکتا\_

جیما کہ پہلے بیمفہوم متعدد اہل علم سے آچکا ہے۔
خود امام زرکشی کی زیر بحث عبارت کے الفاظ پر نظر ڈالیے جہاں انہوں
نے دیگر علوم مثلاً قیامت، نزول غیث اور تفسیر روح کو اللہ تعالیٰ کے
علوم مخصوصہ میں شامل کیا وہاں لکھا۔

حروف مقطعات اور تمام متشابهات قرآنی، اہل حق کے ہاں ان کی تفسیر، اجتہاد سے نہیں ہوسکتی، ان کے معانی کے حصول کا طریقہ تین سے معانی کے حصول کا طریقہ تین میں ہے۔

والحروف المقطعة وكل متشابه في القرآن عند اهل الحق فلا مساغ للاجتهاد في تفسيره ولا طريق الى ذلك فلا مساغ للاجتهاد في تفسيره

ولا طريق الى ذلك الا

بالتوقيف من احد ثلاثة اوجه

(البرهان، ۱۸۳،۲)

کیا میتفسیراجتهادی ہے؟

ہمارے درمیان جو اختلاف ہوا ہے کہ متشابہات کی تقییر قرآن وسنت سے ہوسکتی ہے یانہیں؟ اب تو ختم ہو جاتا جا ہے کیونکہ ان سب نے تصریح کر دی کہ حروف مقطعات متشابہات میں سے ہیں (بلک امام زرکشی کا انداز بتلاتا ہے یہ متشابہات میں اور ان کی تفییر مقسرین کرتے ہیں، بتائے انہوں نے یہ تقییر اپنے اجتہاد کی بنا پر کی؟ ہرگز نہیں تو بھر ان سے سامنے کتاب وسنت کے نیسوس ہی ہوں گے جن کی روشن میں انہوں نے تفییر کی اور یہ بات تب کہی جاسکتی ہے جب پہلے یہ مانا جائے کہ رسول اللہ تقییر کی اور یہ بات آگاہ ہیں اور زیر بحث عبارت میں ای بات کی نشاندہی ہے جسے آپ سلیم نہیں فرما رہے اور زیر بحث عبارت میں ای بات کی نشاندہی ہے جسے آپ سلیم نہیں فرما رہے بلکہ توجہ دلانے والے کو ہاتھ میں چراغ لے کر چوری کرنے والا قرار دے رہے بلکہ توجہ دلانے والے کو ہاتھ میں چراغ لے کر چوری کرنے والا قرار دے رہے

عیں ہم تو پھر بھی ہدایت کی ہی دعا دیں گے کیونکہ اس طعن وتشنیع نے امت کو بہت نقصان پہنچایا ہم اللہ کی توفیق وعنایت سے سی بھی جگہ بنجیدگی، احساس ذمہ داری اور علمی وقار کا دامن نہیں چھوڑیں گے۔

WWW.NAFSEISLAM.COM

Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

# ہمارے ترجمہ کی صحت

ہم یہاں سے وہ عبارت نقل کرکے اپنا ترجمہ لکھتے ہیں پھر اس کے بعد اس عبارت نقل کر دیتے ہیں اس عبارت کا ترجمہ آپ کے والدگرامی اور مولانا انصاری سے نقل کر دیتے ہیں خود فیصلہ سیجئے کیا ہمارے والا ترجمہ انہوں نے کیا ہے یا نہیں؟ اگر انہوں نے ترجمہ ہمارے والا ہی کیا ہے تو پھر کم از کم ہم چورنہیں۔

امام زرکشی کی عبارت پیہے۔

ہمارا ترجمہ: ان متنابہات کاعلم ان تین میں سے ایک ذریعہ سے حاصل ہوسکتا ہے قرآنی نص یا حضور علی کے طرف سے بیان یا اجماع است سے اس کی تاویل ہو اگران میں سے کوئی رہنمائی نہ ملے اگران میں سے کوئی رہنمائی نہ ملے تو ہم جان لیں گے کہ اللہ تعالی ہی

ولاطريق الى ذلك الا بالتوقيف من احد ثلاثة اوجه اما نص من التاويل اوبيان من النبى صلى الله عليه وسلم او اجماع الامة على تاويله فاذا لم يروفيه توقيف من هذه الجهات علمنا انه مما استأثر الله تعالى بعلمه

(البوهان،۱۸۳،۲) جانتا ہے۔ (البوهان،۲۰۰۳) خانتا ہے۔ (ماہنامہ سوئے تجاز اکتوبر۲۰۰۳ء)

ا۔ آپ کے والدگرامی مولانا سرفراز صفدر نے ترجمہان الفاظ میں کیا ہے:

"ان کی تفسیر میں اجتہاد کا کوئی دخل نہیں ہے اور ان کے حاصل ہونے
کا کوئی راستہ نہیں گریہ کہ وہ قرآن کریم یا حدیث شریف یا اجماع امت سے
حاصل ہوں اس کے بعد لکھا (اور ایس کوئی دلیل موجود نہیں۔) (ازالہ: ۲۷۷)

بتائے ان تراجم میں کیا فرق ہے دونوں سے ہی بات آشکار ہورہی

ے کہ متشابہات کی تفییر اجتهاد سے نہیں ہو سکتی ہاں قرآن، حدیث اور اجماع سے موسکتی ہاں قرآن، حدیث اور اجماع سے موسکتی ہے، مولا تا کے بیدالفاظ:

" اور جمارے الفاظ" قرآن كريم يا حديث شريف يا اجماع امت سے حاصل جول" اور جمارے الفاظ" قرآنى نص يا حضور عليقة كا بيان يا اجماع امت سے اس كى تاويل ہو۔"

میں کیا تفاوت ہے؟

مولانا انصاری کا ترجمه

امام سیوطی کی کتاب الانقان (جس میں زرکشی کی یہی عبارت ہے) کا اردو ترجمہ مولانا محمد علیم انصاری نے کیا۔ ادارہ اسلامیات لاہور اور مکتبہ العلم لاہور نے اسے شائع کیا ہم وہ ترجمہ بھی قارئین کے سامنے رکھ دیتے ہیں تا کہ وہ ہماری چوری سے خوب آگاہی حاصل کر کیس ۔ وہ امام زرکشی کی بیارت ان الفاظ میں لکھتے ہیں۔

اور وہ باتیں جن کاعلم خدا تعالیٰ کے علاوہ اور کسی کونہیں ہوتا وہ امور غیب کی قائم مقام ہیں جس طرح قیام قیامت، تفییر روح اور حروف مقطعہ کو معضمن آبتیں اور اہل جق کے نزدیک ہر ایک متشابہ قرآن کی تفییر ہیں اجتہاد سے کام لینا مناسب نہیں ہوتا اور ان کے معانیٰ پر آگاہی پانے کا صرف یہی طریقہ ہے کہ خاص ہی کسی نص یا حدیث کی نص صرح سے وہ معنی توقیفی طور پر معلوم ہوں یا امت کے اس کی تاویل پر اجماع کر لینے ہے۔

(ترجمه الانقان، جلد ٢ص ١١٦) مكتبة العلم اردوبا زار لا مور)

امت كامعامله بحبيب خدا كانبيس

للذا ہمیں خوب شرح صدر کے ساتھ بیتنلیم کرلینا جاہیے کہ متشابہات

کاعلم امت پرنہیں حبیب خداعلیہ پر آشکار ہے جبیبا کہ علماء (خصوصاً احناف) نے ہر جگہ تصریح کر دی ہے تا کہ قرآن واسلام اور دعدہ الی پرطعن نہ ہو۔ امام بدرالدین زرکشی (۲۹۴) نے مذکورہ بحث میں یانج تفریعات ذكركيس سورة العمران كى آيت نمبرك كے حوالہ سے تيسرى تفريح يوں ذكركى۔ الثالث ومن هذا الخلاف نشأ تيرى تفريح يه ب كدايك اختلاف الحلاف في انه هل في القرآن سامنے آیا کہ کیا قرآن کا پچھ حصہ شئي لاتعلم الامة تاويله؟ الیا ہے جس کے معانی سے امت (البوهان، ۱۵،۲) آگاه نبير، كس قدر واضح اعداز ميں انہوں نے كہا كرقر آن كے چھے حصد كا جانايا نه جاننا امت كامعامله ب نه كه رسول الله والله كا\_ حضور كو درميان ميل نه لا وَ آب نے چیچے متعدد حوالہ جات ملاحظہ کیے جن میں علماء امت نے واضح كرديا كه متشابه كے بارے ميں توقف، خاموشی اور مراد كا واضح نه ہونا امت كے حق ميں ہے رسول الله علي متنابهات كاعلم ركھتے ہيں، امام زركشي كى تصريح بھی آ یہ نے دیکھی کہ امت کا معاملہ ہے، آ ئے ایک حنفی عالم امام محمد بن ولی ازمیری (۱۱۰۲) کی خوبصورت بات کا بھی مطالعہ کریں پوری بات کچھ یوں ہے: مرقاة الوصول مين الفاظ تھے۔ اما المتشابه فما انقطع رجاء تشابه كى معرفت مرادكى اميدى ختم معرفة مراده ال برطاخسرو (٨٨٠) نے لكھا۔

بيرامت كامعامله بي حضور عليه الله اى للامة واما النبي عليه تعالیٰ کی عطا ہے انہیں جانتے ہیں۔ السلام فربما يعلمه باعلام الله

آ سے جل کر"الا اللہ" ير وقف كرنے والول خصوصاً احناف نے اين موقف پریانچ دلائل ذکر کیے پھران کا مخالفین کی طرف سے رد اجمالی اور تفصیلی ذکر کیا اجمالی روان بانچ کا بہے آپ کے دلائل پر نقض ہے کہ

حضور علي مشابهات كاعلم ركهت میں جیسے کہ امام فخر الاسلام نے باب تقسيم السنة في حق النبي عَلَيْكَ مِن ال يرتضرن كى ب-

اانه منقوض بالرسول علیه میمارے(احتاف) کے نزو کیک بھی السلام فانه يعلم المتشابه عند كم صوح به الامام فخر الاسلام في باب تقسيم السنة في حق النبى عليه السلام

اس کا جواب ملاخسرونے ہوں دیا۔

بم كتب بن جو كه اجمالاً و تفصيلاً ولائل آئیں ہیں ان بر کوئی اشکال نہیں ہوسکتا اول دلیل سے اس کیے كه امام فخرالاسلام كى تفتكو ومال متاخرین کی رائے پر ہے کیونک ابتداء كتاب ميں وہ لكھ آئے ہيں

اقول لاضيرفيما ذكر اجمالا و تفصيلاً اما الاول فلان كلام فخرالاسلام ثمه انما هو على رأى المتأخرين بدليل ماقال في المراد عندالله تعالى وان الوقف

کے ہاں مراد ہے وہی حق ہے اور وقف الا اللہ پر ہی لازم ہے۔

امام محمد بن ولی از میری نے ان کے الفاظ "انما هوعلی رأی

المتأخوين" كے تحت كيا عى خوبصورت لكھا۔

على قوله الا الله واجب

تم پر بیہ بات پوشیدہ نہ رہے کہ ملاخسرہ نے ابتدائی گفتگو ہیں داضح کیا تھا کہ بیہ بات امت کے حق بیں ہے ہیں ہیں ہے رہا معاملہ رسول اللہ علیہ کا تو وہ متشابہ کو اللہ تعالیٰ کی عطا ہے جانتے ہیں تو یہاں یہی کہنا مناسب جانتے ہیں تو یہاں یہی کہنا مناسب ہے کہ حضور علیہ کی وجہ سے نقض ہے وارونہیں کرنا چاہیے کیونکہ اس بارے ہیں دونوں گروہوں کے بارے ہیں دونوں گروہوں کے درمیان کوئی نزاع و اختلاف ہی

لایخفی علیک انه ذکر فی صدر البحث النزاع فی حق الامة واما النبی علی فریما یعلم المتشابه باعلام الله تعالی فالمناسب ان یقول انه لا نقض بالنبی صلی الله علیه وسلم اذلا نزاع فیه فلایجری الدلیل فی حقه

(حاشیه از میری علی مرآة الاصول: ۱۵،۱)

یعن نقض واعتراض وارد کرنا ہے تو کوئی اور راستہ تلاش کرو، حضور علیہ کی ذات اقدی کو درمیان میں نہ لاؤ کیونکہ ہمارا (الا الله پر وقف کرنے والوں) اور تمہارا (و المو السخون فی العلم پر وقف کرنے والوں) کا آپ علیہ کی ذات اقدیں کے حوالہ سے ہرگز اختلاف نہیں بلکہ ہم متفق ہیں کہ حبیب خدا منابہات کاعلم رکھتے ہیں۔

#### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

## https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

مفتی احمد یار خان صاحب مجراتی نے اپنی کتاب جاء الحق میں لکھا تھا كه حنفي مذہب كا متفقہ نظريہ ہے كہ حضور عليه السلام متثابہات كو جانتے ہيں ، اس كا رد كرتے ہوئے حضرت والدمحترم دام مجدہم نے "ازالة الريب" بيں لكھا حنفيوں كا بيعقيده اور وه بهي اتفاقي ؟لاحول ولاتوة الا بالله ال مين خاصا اختلاف ہے۔مفتی صاحب کوصرف تو منج ہی دیکھ لینی جا ہیےتھی جس میں پینضری موجود ے ولم يظهر احد امن خلقه عليه ص ١٥ (ازالة الريب ص ١٥٨) عرصه کے بعد مفتی احمد یار خان صاحب کی وکالت میں جناب مفتی محمد خان قادری صاحب نے قلم اٹھایا اور حضرت والد صاحب دام مجدہم کے نام ایک خط رسائل میں شائع کیا جس کا جواب احقر نے ماہنامہ نصرۃ العلوم گوجرانوالہ دسمبر٣٠٠٣ء کے شارہ میں دیا اور جناب مفتی محمد خان قادری صاحب کو ان کی کئی غلط فہمیوں کی جانب توجہ دلائی اور دریافت کیا کہ آب نے جوعیارت پیش کی ہے کیا اس سے مفتی احمہ بار خان صاحب کا دعویٰ ثابت ہوتا ہے کہ بیر حنفی مذہب کا متفقہ نظر بیر ہے؟ اگر تہیں اور یقبینا تہیں تو پھر وکالت کا کیا فائدہ؟ ہمارے اس جواب برتادم تحریر جناب مفتی قادری صاحب دو قسطوں میں تبھرہ کر بچکے ہیں گرہمیں جمرائگی ہوئی کہ پوری بحث میں کسی معتبرتو در کنار کسی عام حنفی عالم سے ایک حوالہ بھی وہ مفتی احمد یار خان صاحب کی تائید میں پیش نہیں کرسکے، صرف بید کیا کہ جو ان کا

ابنا نظریہ تھا کہ نبی کریم مُنافِقِ کو متشابہات کاعلم ہے اس کی تائید میں سارا زور صرف کیا حالانکہ بہتو بحث ہی نہیں کہ ایبا کسی نے کہا ہے کہ نہیں بلکہ بحث بہ ے کہ آیا اس نظریہ کو حنفیوں کا متفقہ نظریہ کہا جاسکتا ہے جبیا کہ مفتی احمد یارخان صاحب نے کہا ہے؟ مگرمفتی قاوری صاحب نے اب تک سامنے آنے والے اسے تین مضامین میں ایک حوالہ بھی ایبا پیش نہیں کیا جس سے عابت ہو کہ نی كريم تافيل كا متشابهات كاعلم ركضن كا نظرية حنفيول كامتفقه نظريه ب، آئنده اگر کوئی حوالہ اس پر پیش کریں گے تو اس پر تبصرہ کا حق ہم محفوظ رکھتے ہیں۔مفتی قاوری صاحب تو اینے موکل مفتی احمد بار خان صاحب کی حمایت میں اب تک ایک حوالہ بھی پیش نہیں کر سکے مگر میرے والدصاحب دام مجدہم نے جو بیا کھا تھا کہ اس میں خاصا اختلاف ہے اور مفتی قاوری صاحب نے اپنے یک طرفہ نظریہ یر بعض عبارات پیش کر کے مجھ سے بوں دریافت کیا محترم قارن صاحب اب فرمائے کیا اس بارے میں خاصا اختلاف ہے؟ تو عرض ہے کہ ہاں اس مسئلہ میں خاصا اختلاف ہے جس کی وضاحت ہم یہاں عرض کر رہے ہیں۔

علماء احناف کے نظریات

متشابہات سے متعلق علم نبوی منافظ کے بارہ میں علماء احناف کے تین

الله تعالی کے سواکسی کو بھی منشا بہات کاعلم نہیں۔ الله تعالی کے ساتھ نبی کریم مُثانیظ بھی منشا بہات کا علم رکھتے ہیں پھر

اس نظریہ والوں میں سے بعض حضرات کی عبارات سے معلوم ہوتا ہے کہ متشابہات کاعلم آپ منافیظ کو بذرایعہ وحی دیا گیا اور بعض حضرات نے حضور علیہ السلام کے اجتہاد کی بحث میں اس کا ذکر کیا جس سے پیت چلتا ہے کہ ان کے نزدیک حضور علیہ السلام کو متشابہات کاعلم اجتہادی طور پرتھا۔

اللہ تعالی اور نبی کریم مظافیظ کے ساتھ ساتھ امت کے بچھ حصرات بھی متثابہات کاعلم رکھتے ہیں، یہ تینوں فتم کے نظریات کتب احناف میں ذکر کیے گئے ہیں۔

اب ہم مفتی قادری صاحب اور انصاف پیند قارئین کرام سے پوچھتے ہیں کہ جب اس مسئلہ میں تین فتم کے نظریات ہیں تو ان میں سے ایک ایسے نظریہ کو جو جمہور احناف کا نظریہ بھی نہیں کیا اس نظریہ کو احناف کا متفقہ نظریہ قرار دیا جاسکتا ہے کیا اس اختلاف کو خاصا اختلاف سے تعبیر کرنا غلط ہے؟
علماء احناف کے ان تین فتم کے نظریات کی تفصیل

کہ متشابہات کا علم اللہ تعالیٰ کے سواکسی کونہیں ہے اور بینظریہ جمہور احناف کا ہے اور اس کی دلیل بیہ ہے کہ جمہور احناف کے نزدیک و ما یعلم تاویلہ الا اللہ پر وقف واجب ہے ملاحظہ ہواصول السرخسی جاص ١٦٩، اصول بزدوی ص ١٠٩٩ کشف بردوی ص ١٠٠٩ کشف بردوی ص ١٠٠٩ کشف الا اللہ دوی جاص ١٥٩ کشف الا الا اللہ دوی جاص ١٥٩ اور ای طرح دیگر کتب اصول میں مذکور الا مرادعلی المبر دوی جاص ١٥٩ اور ای طرح دیگر کتب اصول میں مذکور

ے اور شمس الآئمہ سرھی اور فخر الاسلام بر دوی اور ان کے متبعین کے علاوہ باقی کما مسلام کے علاوہ باقی کمام حضرات مخلوق میں ہے کسی کی استثناء نہیں کرتے بلکہ بیہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکسی کو بھی منشا بہات کا حقیقی علم نہیں ہے۔

چنانچ امير بادشاه حنى لكھتے بي (خلافا للحنيفة) حيث قالوا لايمكن دركه في الدنيا كما ذهب اليه الصحابة والتابعون وعامة المتقدمين غير ان فخرالاسلام وشمس الآئمة استثنيا النبي صلى الله عليه وسلم وشمس الآئمة استثنيا النبي صلى الله عليه وسلم (تيمير التحرير جاص ١٦٣) يعني شوافع حضرات كى اكثريت الله بات كى قائل ہے كہ تشابهات كاعلم حاصل موسكتا ہے مراحناف كا نظريه الل كافل ہو كہتے بيل كه ونيا بيل ان كاعلم نبيل موسكتا جيما كه الله خلاف ہو الله جات كى جانب صحاب، تابعين اور اكثر متقد بين كه ونيا ميل ان كاعلم نبيل موسكتا جيما كه الله اور اكثر متقد بين كي جانب صحاب، تابعين اور اكثر متقد بين كي جانب كيا ہے۔ الله الله مردوى الله مردوى الله مردوى الله الله مردوى الله مردوى الله مردوى الله مردى نے بيل كين اور اكثر متقد بين كي جانب صحاب تابعين اور اكثر متقد بين كي جانب صحاب تابعين اور اكثر متقد بين كي جانب صحاب تابعين اور اكثر متقد بين كي كيا ہے۔

اور علامہ ابن عابدین کھتے ہیں (خلافا للحنفیة) حیث قالوا لایمکن درکہ فی الدنیا اصلا قال فی التحبیر والذی ذکرہ صاحب الکشف والتحقیق وغیرہ ان مذہب عامة الصحابة والتابعین وعامة متقدمی اهل السنة من اصحابنا واصحاب الشافعی والقاضی ابی زید و فخر الاسلام وشمس الآئمة وجماعة من المتاخرین الا ان فخر الاسلام وشمس الآئمة استثنیا النبی صلی الله علیه وسلم فذکر ان المتشابه وضح له دون غیرہ (نسمات الاسحار علی شرح افاضة الانوار ص ۱۸) احناف کا نظریہ جمہور شوافع کے نظریہ کے خلاف ہے اس لیے الانوار ص ۱۸) احناف کا نظریہ جمہور شوافع کے نظریہ کے خلاف ہے اس لیے الانوار ص ۱۸) احناف کا نظریہ جمہور شوافع کے نظریہ کے خلاف ہے اس لیے

التحقیق وغیرہ کے مصنف نے کہا ہے کہ الکشف اور انتحقیق وغیرہ کے مصنف نے جو کہا ہے وہی اکثر متقد مین اور ہمارے (احناف) اکثر متقد مین البسنت اصحاب اور امام شافعی کے اصحاب اور قاضی ابوزید، فخر الاسلام، شس الآثمة اور متاخرین کی ایک جماعت کا نظریہ ہے مگر فخر الاسلام اور شمس الآثمة نے نی کریم شافیح کو متنتی کیا اور ذکر کیا کہ بے شک آپ شافیح کے سامنے متشاب کی وضاحت تھی اور آپ کے علاوہ کسی کے لیے نہ تھی۔

اورمولانا نظام الدین الکیرانوی التجیر کے حوالہ ہے اوپر جوعیارت ذکر کی گئی ہے اس کو ذکر کرکے لکھتے ہیں کہ فخر الاسلام اور شمس الآئمہ نے حضور علیہ السلام کومشنیٰ کیا ہے اور باتی حضرات متشابہات کاعلم صرف اللہ تعالیٰ کے لیے ئی مانتے ہیں اور پھر اس کے بعد لکھتے ہیں: اقول مذهب عامة الصحابة واهل السنة انهم يقولون أن الوقف واجب على الله في قوله تعالى وما يعلم تاويله الا الله بدليل قرأة ابن مسعود أن تاويله الا عندالله ين کہتا ہوں کہ اکثر صحابہ اور اہلسنت کا نمرہب میہ ہے کہ بے شک وہ کہتے ہیں کہ الله تعالى كے فرمان و حا يعلم تاويله الا الله من لفظ الله ير وقف واجب ب اور اس کی دلیل حضرت عبداللہ بن مسعود کی قرأت ہے کہ اس (متشابه) کی تاویل صرف الله تعالی بی کے یاس ہے پھرآ کے لکھتے ہیں والاحوط هو قول المتقدمين وهو المختار عند اهل اليقين (نظامي على الحمامي ص ١٠) متقدمین کا قول ہی زیادہ احتیاط والا ہے اور اہل یقین کے ہاں یہی مختار ہے۔ اورامام عبدالعزيز البخاري متشابهات ہے متعلق بحث کرتے ہوئے لکھتے إلى واما العامة فقالو االوقف على قوله الا الله واجب لانه اكد اولا بالنفى ثم خصص اسم الله بالاستثناء فيقتضى انه مما لايشار علمه سواہ۔ (کشف الاسرار ج اص ۵۲) بہرحال اکثر حضرات بیفر ماتے ہیں کہ اللہ پر وقف واجب ہے اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کلام کو پہلے نفی کے ساتھ موکد کیا پھر اسم اللہ کی استثناء کی جو اس بات کا تقاضہ کرتی ہے کہ بے شک بیار متشابہ) ان چیزوں میں سے ہے جن کے جانے میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ کوئی شریک نہیں ہے۔

قاضی ثناء اللہ یانی یی جن کے بارہ میں خودمفتی قادری صاحب لکھتے ہیں یاد رہے قاضی ثناء اللہ یانی بی مسلم طور برحنی عالم ہیں، وہ لکھتے ہیں کہ متشابہ كے بارہ ميں دوقول ہيں، ايك قول يہ ہے كہ تاويل اور تامل كے ساتھ اس كى مرادمعلوم کی جاسکتی ہے اور دوسرا تول ہیہ ہے کہ ایسانہیں ہوسکتا، پہلے تول کے مطابق نبی اور غیر نبی برابر ہیں اور دوسرے قول جو حنفیہ کا مختار مدہب ہے اس میں بھی نبی اور غیرنبی برابر ہیں پھر آ گے لکھتے ہیں و اختلف کلام العلماء فی هذا النوع فقيل يمكن تاويله وقيل لايمكن تاويله بل يجب الايمان به وتفويض المراد منه الى الله سبحانه فقيل استاثر الله سبحانه بعلمه ما فهم النبي صلى الله عليه وسلم مراده ولا احد من اتباعه وبه قال اكثر العلماء. (حاشية تغير مظهري جاص ١١) متثابهات كي اس فتم مين اختلاف ب یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس کی تاویل ممکن ہے اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس کی تاویل ممکن نہیں بلکہ اس کے مطابق ایمان لانا اور اس کی مراد اللہ تعالیٰ کے سیر دکرنا ضروری ہے، یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس کے جاننے بیں اللہ تعالی بگانہ ہے اس کی مراد کو نہ نبی کریم مظافی ہے سے کہا اور نہ ہی آپ کے متبعین میں سے کسی نے اور اس کی مطابق اکثر علماءنے کہا ہے قاضی صاحب نے اکثر علماء کا مذہب یمی بتایا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا تحمی کو متشابہات کاعلم نہیں ہے اگر چہ اس سے اختلاف کرتے ہوئے اپنا مختار مذہب سے بتایا ہے کہ سے اللہ تعالی اور اس کے رسول من پھٹے کے ورمیان راز ہے۔ الماعلى قارى خفى لكصة بين قيل المتشابه قسمان الاول لايقبل التاويل ولايعلم تاويله الا الله كالنفس في قوله ولا اعلم مافي نفسك والمجئي في جاء ربك وفواتح السور (مرقات جاص ١٦٠) كها كيا ے کہ متشابہات کی دوقشمیں ہیں بہلی قتم وہ ہے جو تاویل کو قبول نہیں کرتی اور ان كاعلم الله تعالى كے سواكس كونبيس بے جيسا كه هافي نفسك بيس نفس اور جاء ربک میں آنا اور بعض سورتوں میں حروف مقطعات متشابہات کی اس قتم س سے ہیں۔ اس طرح تقریر اور روح اور ان الله عندہ علم الساعة كى آ بت میں بیان کردہ امور خمسہ کو بھی متشابہات میں شار کیا گیا ہے تو تفدیر کے بارہ میں بحث کرتے ہوئے ملاعلی قاری لکھتے ہیں والقدر سرمن اسوارالله تعالى لم يطلع عليه ملكا مقربا ولا نبيا مرسلا (مرقات جاص ١٣٥) اور تفتر پر اللہ تعالیٰ کے رازوں میں ہے ایک راز ہے جس پر اس نے کسی مقرب فرشتے اور نبی مرسل کو بھی مطلع نہیں فرمایا اس طرح قیامت کے علم کے بارہ میں فرماتے بیں ان علم الساعة مما استاثر الله تعالیٰ بهد (مرقات جاص ٣٠) ب شك قيامت ك جان مي الله تعللى يكانه ب-كعلم سيمتعلق بحث من لكھتے ہيں قلت الاعتقاد ہوج وقتها لغير الله من المدين ايضاً (عمرة القارى ج اح قیامت کے ہونے کا عقیدہ رکھتا اور بے عقیدہ رکھنا کہ اس

تعالی کے سواکسی کو معلوم نہیں، یہ بھی دین میں سے ہے۔ امام بخاری نے باب قائم کیا باب قول الله تعالی و ما او تیتم من العلم الا قلیلا۔ (بخاری جا ص ۲۴) اس باب کو قائم کرنے کی وجہ واضح کرتے ہوئے علامہ عینی لکھتے ہیں کہ امام بخاری کا یہ عنوان قائم کرنے سے مقصد یہ ہے کہ وہ تنبیہ کرنا چاہتے ہیں کہ ان من العلم شیئا لم یطلع الله علیها نبیا و لا غیرہ۔ (عمدة القاری ج۲ص ان من العلم شیئا لم یطلع الله علیها نبیا و لا غیرہ۔ (عمدة القاری ج۲ص امر میں کہ بعض علوم ایسے ہیں کہ اللہ تعالی نے ان پر نہ کی نبی کومطلع فرمایا ہے اور نہیں کی اور کو۔

اور پھر روح سے متعلق بحث کرتے ہوئے علامہ عینی لکھتے ہیں فالاکثرون منہم علی ان اللہ تعالی ابھم علم الروح علی النحلق واستاثرہ لنفسہ حتی قالوا ان النبی صلی الله علیه وسلم لم یکن عالممابه (عمرة القاری ج٢ص ٢٠١) پس ان علماء میں ہے اکثر کا نظریہ یہ ہے علمابه (عمرة القاری ج٢ص ٢٠١) پس ان علماء میں ہے اکثر کا نظریہ یہ ہے کہ بہ شک اللہ تعالی نے روح کاعلم مخلوق سے مخفی رکھا ہے اور اس کو اپنی کہ بخص رکھا ہے اور اس کو اپنی مختص رکھا ہے یہاں تک کہ انہوں نے کہا کہ نبی کریم منافیق بھی اس کو نہیں جانے تھے۔ علامہ عینی نے اکثر یت کا نظریہ یہی بتایا مگر خود اس سے اختلاف جانے ہوئے کہا کہ حضور علیہ السلام کوروح کے بارہ میں علم تھا۔

یہود نے حضور علیہ السلام سے روح کے بارہ بیں پوچھا تو اس روح سے کیا مراد ہے؟ اس کے بارہ بیں کئی اختالات علامہ بینی نے ذکر کیے ہیں ان بین سے ایک اختال بیکھا کہ ویمکن ان سوالهم عن روح بنی آدم لانه مذکور فی التوراة انه لایعلمه الا الله وقالت الیهود ان فسرالروح فلیس بنبی فلذالک لم یجبهم (عمرة القاری ۲۲ص ۲۰۱) اور ہوسکتا ہے

كدان كاسوال انساني روح كے بارہ ميں ہواس ليے كدتورات ميں بير مذكور تھا كه ال كاعلم الله تعالى كے سواكسي كونہيں ہے اور يبود نے كہا كه اگر اس نے روح کی تفییر بیان کر دی تو یہ نی نہیں ہوگا تو ای لیے آب منافق نے ان کو جواب ندویا۔ علامہ عینی فلایظهر علی غیبه احداً ہے متعلق بحث میں لکھتے ہیں کداس میں غیب سے کیا مراد ہے تو اس بارے میں ایک قول بد کیا گیا ہے کہ اس سے مراد قیامت کاعلم ہے اور علامہ عینی اس قول کوضعیف قرار دیتے ہوئے وليل من فرمات بي لان علم الساعة مما استاثر الله بعلمه كرقيامت كا علم تو ان چیزوں میں سے ہے جن کے جانے میں اللہ تعالیٰ یگانہ ہے اور پھر آگے الیه یرد علم الساعة ہے متعلق فرماتے ہیں فمعناها لایعلم متی وقت قيامها غيره فالتقدير اليه يرد علم وقت الساعة (عمرة القاري ج٢٥٧ ص٨٧) تو اس كامعنى يه ب كه قيامت كے قائم ہونے كا وفت اس (الله تعالی ) کے سوا کوئی نہیں جانتا تو تقذیر عمارت یوں ہوگی کہ قیامت کے قائم ہونے کا وقت اس (الله تعالیٰ) کی طرف لوٹایا جاتا ہے۔ نیز علامہ عینی نے لکھا ومنها ماقيل ماوجه الانحصار في هذه الخمس مع ان الامور التي لايعلمها الاالله كثيرة اجيب بانه اما لانهم كانوا سألوا الرسول عن هذه الخمس فنزلت الآية جوابالهم واما لانهم عائدة الى هذه المخمس فافھم۔ (عمدۃ القاری جاص ۲۹۳) اس حدیث پر جو اعتراض کئے جاتے ہیں ان میں سے ایک بیاعتراض بھی ہے کہ ان پانچ امور میں حصر کیوں کیا گیا حالانکہ جن امور کو اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی نہیں جانتا وہ امور تو بہت سے ہیں تو میں اس کا جواب دیتا ہوں کہ بیراس لیے ہے کہ انہوں نے رسول اللہ مَنْ الْمُنْظِمُ سے ان پانچ امور سے متعلق ہی سوال کیا تھا تو یہ آیت ان کے جواب میں ازل ہوئی یا بیک اس بات نازل ہوئی یا بیر کہ باقی امور ان ہی پانچ امور کی جانب لوٹے ہیں پس اس بات کو اچھی طرح سمجھ لیں۔

## مفتى قادرى صاحب كى معصوميت

مفتی قادری بری معصومیت سے ہم سے پوچھتے ہیں کیا کسی نے تصریح کی ہے کہ آپ مٹاٹیل بعض منشابہات کا علم رکھتے ہیں تمام کا نہیں ، کیا معمولی نوعیت کے اختلاف کو اہل علم (احتاف) نے قابل اعتناسمجھا ہے، کیا مخالفت كرنے والوں كارونيس كيا؟ آب ظافف متابهات كاعلم ركھتے ہيں كيا اس كوحق صواب قرار نہیں دیا۔ (ماہنامہ سوئے جازص ۵۴ جنوری ۲۰۰۴ء) ہم نے جمہور احناف کا نظریہ علماء احناف ہی کی عبارت سے پیش کر دیا ہے اس لیے ہم سے وریافت کرنے کی بجائے مفتی قادری صاحب کو اگر انصاف کرنے والا ول سینہ میں حاصل ہے تو اینے ول سے بی ہوچھ لیس کد کیا نبی کریم تالیق کو تمام متشابهات كاعلم مونے كا نظريہ جمہور احناف كا ہے؟ جونظريہ جمہور كا ہے اس كو معمولی نوعیت کا اختلاف اور نا قابل اعتناکس نے سمجھا ہے؟ کیا جمہور احناف کا نظر بیعت وصواب ہے یا ان کی مخالفت کرنے والوں کا؟ ہمارے نزد یک جمہور احناف كا نظرية بى حق وصواب ہے اس ليے جم نے علماء احتاف بى كى عبارات اس بارہ میں پیش کی ہیں اور طوالت کے خوف سے ان ہی حوالہ جات پر اکتفا

كه بى كريم منظم بهى متشابهات كاعلم ركهة بين، بي نظريه فخر الاسلام

امام برزدوی اور سمس الائمہ امام سرحسی کا ہے اور ان ہی کی پیروی میں بعد والے شارحین اوربعض دیگرحضرات نے اس نظریہ کو افتیار کیا ہے جبیا کہ پہلے نظریہ کی تفصیل کے تحت اس کا بھی کچھ بیان ہو چکا ہے اور اس کے متعلق کچھ حوالے مفتی قادری صاحب نے بھی دیتے ہیں جن میں سے بعض عبارات وابوبندی كمتب فكريت تعلق ركھنے والے علماء كى پیش كیس اور جمیں بوں خطاب كیا كداہے اکابرین کی بھی س کیجئے۔ (سوئے حجاز ص اس فروری ۲۰۰۴ء) عرض ہے کہ اہلسنّت والجماعت ہونے کے تاطے مالکی، شافعی، حنبلی جارے اکابرین ہیں اور ولائل کے ساتھ ان کے نظریات سے اختلاف بھی ہے اسی طرح جن حضرات کی آب نے ہمارے اکابرین کی حیثیت سے عبارات پیش کی ہیں وہ بے شک ہارے اکابرین ہیں ان کے کسی نظریہ سے دلیل کے ساتھ اختلاف نہ تو ان کی شان میں گتاخی ہے اور نہ بی ان کے اکابرین میں سے ہونے سے انکار ہے بالخضوص مولانا جميل احمد صاحب سكروڈوي جنہوں نے اصول الثاثي، نورالانوار اور حمامی کے تراجم کئے ہیں ان کوتو ان کتابوں میں کئی جگہ غلط فہمیاں ہوئی ہیں اور کئی جگہ ان کو ذعول ہوا ہے جو مدرسین اور ذہین طلبہ سے مخفی نہیں مگر اس کے باوجودان کی محنت قابل داد ہے۔

تيسرا نظربيه

کہ نبی کریم مظافیۃ کے علاوہ امت کے پچھ حضرات بھی متشابہات کاعلم رکھتے ہیں، یہ نظریہ مفسر قرآن اساعیل حق نے بیان کیا ہے جس کے بارہ ہیں کہا جاتا ہے کہ اس نے اپنی تفسیر ہیں امام اعظم الوحنیفہ کی فقہ کولیا ہے، متشابہات کی بحث میں انہوں نے جولکھا ہے ان کی ایک عبارت کا ترجمہ کرتے ہوئے محمد فیض احد او لی صاحب لکھتے ہیں بعض لوگ جو کہا کرتے ہیں کہ متشابہات کا علم کسی نبی ولی کونہیں، ان کا رد کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اللہ تعالی نے قرآن پاک اس لیے اتارا ہے کہ اس کے بندوں کونفع ہواور اسے پڑھ کر اس کی مراد کو پنچیں، اگر یہ کہا جائے کہ متشابہات اللہ تعالی کے سواکوئی اور نہیں جانتا تو منکرین اسلام کا اعتراض ہوگا کہ خدا تعالی کا کلام عبث اور نضول ہے (معاذ اللہ) کہ جس سے کا اعتراض ہوگا کہ خدا تعالی کا کلام عبث اور نضول ہے (معاذ اللہ) کہ جس سے کی کوکوئی فائدہ نہیں پنچنا وغیرہ وغیرہ۔ (فیوض الرحمٰن ترجمہ تفییر روح البیان یارہ نہرس ص ۱۵۸)

مفتی قادری صاحب کا فرض ہے کہ وہ اپنی اصل ذمہ داری پوری کریں ہم نے متشابہات کے متعلق علم نبوی ملاقیا کے بارہ میں احناف کے تین نظریات باحوالہ بیان کئے ہیں اس لیے ہماری مفتی قادری صاحب سے درخواست ہے کہ اینے موکل جناب مفتی احمہ یار خان صاحب کی تائید میں علماء احناف سے الیی عبارات پیش کریں جن سے ثابت ہو کہ نبی کریم نابیج کو متشابہات کاعلم ہونے کا نظریہ احناف کا متفقہ نظریہ ہے اور یہی ان کی اصل ذمہ داری ہے۔ اور اگر وہ اس سے باؤں کھسکا نہ جا ہیں اور صرف متشابہات سے متعلق حضور علیہ السلام کوعلم ہوتے یا نہ ہونے سے متعلق بحث جاری رکھنا جا ہیں تو پہلے واضح کریں کہ کیا مفتی احمد بار خان صاحب نے سیح لکھا ہے یا غلط اور کیا ان ہر کی گئ گرفت درست ہے یا نہیں؟ نیز اپنا نظریہ واضح کریں اس لیے کہ انہوں نے علم نبوی طاقیٰ اور متشابہات کے عنوان سے بحث شروع کی تھی گریہ وضاحت نہیں کی کہ سیافیٰ اور متشابہات کے عنوان سے بحث شروع کی تھی گریہ وضاحت نہیں کی کہ سیام بذریعہ وہی حاصل ہوا تھا یا کہ اس کے بارہ میں آپ مالیٰ اجتہادی تھا نیز انہوں نے بعد میں ایسی عبارات بھی پیش کی جیں جن سے راتخین فی العلم نیز انہوں نے بعد میں ایسی عبارات بھی پیش کی جیں جن سے راتخین فی العلم کے حق میں بھی متشابہات کاعلم ثابت ہوتا ہے اس لیے نظریہ کی وضاحت ضروری ہمیں خوشی ہوئی کہ مفتی قادری صاحب نے اینے دیگر ہم مسلک حضرات کے گالم گلوچ اور متشددانداز سے ہٹ کر مناسب انداز اختیار کیا ہے (الله تعالی ان کے حق میں خیر کے نصلے فرمائے) اس لیے علمی انداز میں بحث جاری رکھنے میں ہمیں مزید خوشی ہوگی۔مفتی قادری صاحب کے اب تک کے بیانات میں ان کو جو غلط فہمیاں ہوئیں ان کی نشاندہی اور انہوں نے ہماری باتوں کے جو جوابات دینے اور اپنے نظریہ پر جو دلائل کے طور برعبارات بیش کیس ان كالتجزيه انشاء الله العزيز آئنده پيش كيا جائے گا۔

قسط\_۲

# دلائل کا تجزیہ

مفتی محمد خان قادری صاحب نے اپنے موقف کی تائید میں بعض اکابر دیو بند کی عبارات بھی چیش کیس ادر عنوان قائم کیا کہ اپنے اکابرین کی بھی سن لیجئے، اس میں انہوں نے پہلے حضرت مولانا شبیر احمد عثانی کا حوالہ دیا کہ انہوں نے کہا کہ حضرت مولانا شبیر احمد عثانی کا حوالہ دیا کہ انہوں نے کہا کہ حضرت مولانا شبیر احمد عثانی کا حوالہ دیا کہ انہوں بھید بنے لکھا ہے کہ حروف مقطعات اللہ تعالی اور اس کے رسول کے درمیان بھید

ہماری مفتی قادری صاحب سے گزارش ہے کہ متفاہات سے متعلق بحث کا مطالعہ کرتے ہوئے آپ نے بھی معلوم کرلیا ہوگا کہ بعض علماء نے حروف مقطعات کو متفاہیات میں شار ہی نہیں کیا، ہوسکتا ہے کہ مولانا عثانی کا نظریہ بھی حروف مقطعات کے متعلق بھی ہموورند جو چیز ان کے ہاں یقینا نظریہ بھی حروف مقطعات کے متعلق بھی ہموورند جو چیز ان کے ہاں یقینا متفاہیات میں سے ہے مثلاً قیامت کا علم تو اس کے بارہ میں وہ بھی فرماتے ہیں متفاہیات میں سے ہے مثلاً قیامت کا علم تو اس کے بارہ میں وہ بھی فرماتے ہیں کہ اس کا علم اللہ تعالیٰ کے سواکسی کونہیں ہے چنانچہ وہ لا یجلیہا لوقتہا الاھو کی تغییر میں یوں وضاحت فرماتے ہیں یہاں تمام دنیا کی اجل (قیامت) کے متعلق متنبہ فرما دیا کہ جب کسی کو خاص اپنی موت کا علم نہیں کب آئے پھرکل دنیا کی موت کا علم نہیں کب آئے پھرکل دنیا کی موت کوکون بتلا سکتا ہے کہ فلاں تاریخ اور فلاں سن میں آئے گی، اس کی

تعیین کا علم بجز خدائے علام الغیوب سس کے پاس نہیں، وہ ہی وقت معین و مقدر یراے واقع کرکے ظاہر کر دے گا کہ خدا کے علم میں اس کا بیہ وفت تھا، آ سان و زمین میں وہ بڑا بھاری واقعہ ہوگا اور اس کاعلم بھی بہت بھاری ہے جو خدا کے سوا تحسى كوحاصل نہيں، گو اس واقعہ كى امارات (بہت سى نشانياں) انبياءعليهم السلام خصوصاً جمارے پیغیبر آخر الزمان مالی النظم نے بیان فرمائی ہیں تاہم ان سب علامات کے ظہور کے بعد بھی جب قیامت کا وقوع ہوگا تو بالکل بے خبری میں اچا تک اور دفعتة ہوگا جبیا کہ بخاری وغیرہ کی احادیث میں تفصیلاً مذکور ہے۔ (تفييرعثاني ٩١،ص ٢٢٥) اس عبارت سے واضح ہے کہ مولاتا عثانی کا نظریہ کیا ہے، اگر وہ حروف مقطعات کو اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ ﷺ کے درمیان بھید کہتے ہیں تو اس ے بیرثابت نہیں ہوتا کہ وہ متشابہات کاعلم حضور منافیظ کے لیے مانے ہیں۔ پھرمفتی قادری صاحب نے اصول الشاشی وغیرہ کتب کے مترجمین میں سے بعض حضرات کی عبارات پیش کی ہیں جن کے متعلق ہم اس سے سملے لکھ سے بیں کدان حضرات نے امام بردوی اور امام سرحسی کی پیروی کرتے ہوئے ایما لکھ دیا ہے جبکہ متفرین احناف اور متاخرین احتاف میں سے معتد بہ طبقہ کا يكى موقف ہے كہ و ما يعلم تاويله الا الله مل الا الله ير وقف واجب ہے اور اس كامفهوم واصح بي كم الله تعالى كے سواكوكى بھى ان كونبيس جانتا۔ حضرت مولانا جميل احمد صاحب سكروذوي كى بعض عبارات مفتى قادري صاحب نے بطور خاص دلیل میں پیش کی ہیں جن کے متعلق ہم پہلے لکھ تھے ہیں كه سكرودوى صاحب كوان كتابول من لكھتے وفت كئي مقامات ميں دُهول ہوا ہے

اور جہال ان کو ذھول ہوا اس کو جناب مفتی قادری صاحب نے اپنے حق میں دلیل مجھ لیا جیسا کہ ان کی ایک عبارت اسے مرسالہ ماہنامہ سوئے جاز فروری ٢٠٠٨ء كے صفحہ تمبر ٢٣ ميں پيش كى كه شارح نورالانوارنے فرمايا كه جم حنفيوں کے نزدیک متشابہ کی مراد کا لیٹینی طور پر معلوم نہ ہوتا امت کے حق میں ہے۔ (قوت الاخيار ج٢ ص ٥٠) اس عبارت مين محترم سكرودوي صاحب كو هذا عندنا میں حذا کے مشار الیہ کی تعین میں وحول ہوا ہے اس لیے کہ انہوں نے ھذا كا مشار اليد ملاجيون بى كى ماقبل عبارت كو قرار ديا ہے حالائكداس ھذا كا مشار اليدتو ماتن كي عبارت ہے جيسا كەمولانا عبدالحليم تكھنوي حاشيدنورالانوار بيس فرماتے بیں قوله وهذا ای انقطاع رجاء معرفة المراد من المتشابه (حاشیہ نورالانوارس ۹۳) لینی ہذا ہے مراد ماتن کی عبارت ہے جو اس نے کہا ہے کہ متشابہ اس کلام کا نام ہے جس کی مراد جاننے کی امید منقطع ہو چکی ہو۔ اور نورالانوار کے مترجمین مولانا سید عبدالاحد قاسمی صاحب اور مولانا عبدالحق صاحب جلال آبادی بھی وحدا عندنا کا ترجمہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں اور متشابہ کا معلوم المراد ته ہونا ہمارا تدہب ہے۔ (ازھرالازھار ترجمہ نورالانوارص ۱۳۳۷) اس عبارت میں محترم سکروڈوی صاحب کو ذھول ہوا مگرمفتی قادری صاحب ای کو اہے حق میں دلیل سمجھ رہے ہیں۔ ہم نے گزشتہ قبط میں تفصیل سے حوالہ جات کے ساتھ لکھا کہ متفد مین احناف سارے اور متاخرین کا معتربہ طبقہ مخلوق میں سے کسی کی استثناء کئے بغیم متشابہات کا علم صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لیے مانتا ہے تو الی حالت میں احتاف کا لیے قرار دیا جاسکتا ہے جوسکروڈ وی صاحب کی عبارت سے ثابت ہوتا ہے

ای طرح محرم سکروڈوی صاحب نے ای عبارت میں آگے لکھا اور جب بی کے حق میں متفاہبات کا غیر معلوم الراد ہونا باطل ہے تو معلوم الراد ہونا فاہر ہونا باطل ہے تو معلوم الراد ہونا فاہرت ہوگا، اس کی تائید صدیق اکبر کے اس قول سے بھی ہوتی ہے فی کل کتاب سروسر فی القرآن ھذہ المحروف ہر کتاب میں پچھ راز کی بات ہوتی ہوتی ہے اور قرآن میں اللہ اور رسول اللہ میں راز کی بات میہ حروف یعنی مقطعات قرآن ہیں رسول ان حروف کا راز دان ای وقت ہوسکتا ہے جبکہ رسول ان کی مراد سے واقف ہو۔ الح

یہاں بھی محترم سکروڈوی صاحب کو ذھول ہوا ہے اس لیے کہ اس بارہ میں تین فتم کے جملے استعمال کیے جاتے ہیں .....

(۱) سومن اسواد الله تعالی لیعنی بیرالله تعالی کے رازوں میں سے راز ہے جس کوصرف وہی جانتا ہے۔

تعالی اور اس کے رسول کے درمیان راز ہے یہ درست نہیں ہے، حضرت صدیق اکبر کے فرمان کا منہوم واضح کرنے میں محترم سکروڈوی صاحب کو ذھول ہوائے گرمفتی قادری صاحب اس کو اپنی تائید میں دلیل سمجھ رہے ہیں، ہوسکتا ہے کہ سمسی کے ذہن میں یہ اشکال پیدا ہو کہ جب اللہ تعالیٰ نے ایپ رسول پر کتاب

اتاری ہے تو کتاب کے ہرکلمہ کاعلم نی کو ہونا جاہے مگر بید درست نہیں ہے اس لیے کہ ایبا ہوسکتا ہے کہ کتاب کے کسی کلمہ پر اللہ تعالیٰ اپنے نبی کو بھی آگاہ نہ كرتے اس يرامام عبدالوباب شعراني كى عبارت غور سے پڑھنى جاہيے، چنانجدوہ فرماتے ہیں کہ جب ہم سے پوچھا جائے کہ رب تعالی کیسے تعجب کرتا ہے اور کیے خوش ہوتا ہے مثلاً تو ہم کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے جو آیا ہے بے شك بم اس كى مرادسميت اس ير ايمان ركفت بين اور جو رسول الله ظالل كى جانب سے آیا ہے اس پر بھی اس کی مراد سمیت ایمان رکھتے ہیں اور کیفیت کو الله اور اس کے رسول کی جانب سونی دیتے ہیں، وقد تکون الرسل ایضا بالنسبة الى مايأتيهم من الله تعالى من ذالك الامر مثلنا فترد عليهم هذه الاخبارات من الله تعالى فيسلمون علمها الى الله تعالى كما سلمناه۔ (الیواقیت والجواہر ص ۱۰۵، ۱۰۷) اور مجھی اللہ تعالیٰ کی جانب ہے رسولوں پر جو چیز نازل ہوتی ہے تو اس معاملہ میں رسول بھی ماری طرح ہوتے ہیں، اللہ تعالیٰ کی جانب سے ال پر خبریں آتی ہیں تو وہ ان کاعلم اللہ تعالیٰ کی جانب سونب دیتے ہیں جیسا کہ ہم سونب دیتے ہیں، امام شعرانی کی اس عبارت سے واضح ہو رہا ہے کہ بیرضروری نہیں ہے کہ نبی بھی اللہ تعالیٰ کی جانب سے آتے والی ہر بات کو جانتا ہو بلکہ ایہا ہوسکتا ہے کہ وہ ظاہر کوشلیم کرے اور اس کا علم الله تعالیٰ کی جانب سپرد کردے، اس لیے کتاب کا جو راز ہے وہ نبی کریم مَنْ اللَّهِ كَ لِيهِ جاننا ضروري نہيں كد حضرت ابو بكر صديق كے سرفی الكتاب كے الفاظ كو الله تعالى اور اس كے رسول مُنْ يَنْ كَمْ كَ درميان راز يرمحمول كيا جائے۔

## بهاری گرفت اور محترم مفتی قادری صاحب کا جواب

ہم نے مفتی قادری صاحب کی عبارت پر گرفت کی تھی کہ آپ نے عبارت المتنقیح کی پیش کی ہے گر حوالہ التوضیح کا دیا ہے تو اس کے جواب میں مفتی قادری صاحب لکھتے ہیں کہ ہم نے صاحب توضیح کی عبارت لکھا تھا اور التنقیح بھی صاحب توضیح کی عبارت کہنے میں کیا التنقیح بھی صاحب توضیح کی عبارت کہنے میں کیا حرج ہے اور التوضیح کا حوالہ ہم نے عرف کا لحاظ رکھتے ہوئے کہا ہے اس لیے کہ اس کتاب کا نام التوضیح واللوج ہی مضہور ہے۔ (ملخصاً ماہنامہ سوئے حجاز فروری سے مصری سے میں میں کا میں کیا ہیا مہارہ ہی مضہور ہے۔ (ملخصاً ماہنامہ سوئے حجاز فروری سے میں ہوں ہے۔ (ملخصاً ماہنامہ سوئے حجاز فروری سے میں ہوں۔ ہوں۔ میں ہوں۔ میں

ہماری مفتی قادری صاحب سے درخواست ہے کہ اتنے چکر کافنے کی کیا ضرورت ہے؟ لکھنے وقت بہت سے حضرات سے ذھول ہو جاتا ہے اور توجہ ولانے پر اس کی اصلاح کر لیتے ہیں اور آپ نے بھی ہماری جانب سے توجہ دلانے پر اس کی اصلاح کر لیتے ہیں اور آپ نے بھی ہماری جانب سے توجہ دلانے پر اصلاح کر لی اور دوبارہ جب وہی عبارت کھی تو حوالہ است کا دیا۔ (ملاحظہ ہو ماہنامہ سوئے مجاز جنوری ہم ۲۰۰ ء ص ۳۵ وفروری ۴۰۰ میں)

جب آپ نے اصلاح کرنی تو بات ختم تھی اس کے بعد ہم نے تو اس بارہ میں کچھ نہیں کہا گر آپ نے خواہ مخواہ اس بات کو چھڑا ہے تو ہم عرض کرتے ہیں کہ بی عذر گناہ بدتر از گناہ والا معاملہ ہے ، محتر م آپ نے صرف صاحب تو شیح نہیں کہا تھا بلکہ ساتھ التوضیح کا حوالہ دیا تھا اور پھر آپ کا یہ کہنا کہ ہم نے عرف کا خیال کرتے ہوئے ایسا کہا تو ہے بھی درست نہیں ہے اس لیے کہ عرف میں اس کا خیال کرتے ہوئے ایسا کہا تو ہے بھی درست نہیں ہے اس لیے کہ عرف میں اس کا نام والتوضیح نہیں بی گا خود اعتر اف ہے کہ اس کتاب کا نام والتوضیح نام صرف التوضیح نہیں بلکہ آپ کا خود اعتر اف ہے کہ اس کتاب کا نام والتوضیح

والتلویج ہی مشہور ہے اس لیے آپ کی عبارت عرف کے لحاظ سے بھی درست نہیں ہے کیونکہ آپ نے صرف التوضیح کہا ہے۔

بهاري وضاحت اورمجتر ممفتي قادري صاحب كااعتراف

ہم نے لکھا تھا کہ التنقیح اور التوضیح کی عبارت میں تعارض ہے، التقیے کی عبارت میں ہے کہ حضور علیہ السلام متشابہ کو جانتے ہیں اور التوضیح کی عبارت میں ہے کہ حضور علیہ السلام متشابہ کو جانتے ہیں اور التوضیح کی عبارت میں ہیں ہے ولم یظھر احدا من خلقہ علیہ کہ اللہ تعالی نے اپنی مخلوق میں ہیں کو متشابہات پر مطلع نہیں فرمایا اور جب ایک ہی آ دی کی عبارت کا بظاہر تعارض ہوتو اس کی بعد والی بات کا اعتبار کیا جاتا ہے اور التنقیح متن ہے جبکہ التوضیح اس کی شرح ہے اور شرح لازما متن کے بعد ہوتی ہے اس لیے التوضیح کی عباوت کا اعتبار کیا جاتا ہے اور مفتی قادری صاحب نے برعم خود آ ٹھ عباوت کا اعتبار کیا جائے گا، اس پر محترم مفتی قادری صاحب نے برعم خود آ ٹھ اعتراضات کے جو در حقیقت تین اعتراضات ہی ہیں۔

يبلا اعتراض مس إسال

کہ ماتن نے پوری کتاب کی شرح لکھی اگر شرح لکھے وقت اس کی رائے وہ بن چکی تھی جو آپ بیان کررہے ہیں تو پھرافعال البی طافی ہم ہیں جا کر وہ کیوں خاموش گزر گئے؟ وہاں ان کا فرض نہیں تھا کہ وہ تصری کرتے کہ میں نے متن میں جو یہ لکھا ہے کہ حضور علیہ السلام متنا بہات کا علم رکھتے ہیں یہ غلط ہے، اب میری رائے یہ ہے کہ آپ کو بھی ان کا علم نہیں دیا گیا جیسا کہ میں نے ابتدا کتاب میں تصریح کر دی ہے۔

جواب

مفتی قادری صاحب کی اس عبارت سے ظاہر ہوتا ہے کہ اگر کوئی آدی
صراحت کرے تو تب ہی اس کی رائے کی تبدیلی بچھی جاسکتی ہے ورنہ نہیں
عالانکہ یہ تو بالکل غلط ہے، احادیث میں ناسخ ومنسوخ فقہاء کرام میں سے ایک
ہی فقیہ کے ایک ہی مسئلہ کے بارے میں متعدد اقوال پائے جانے یا ایک ہی
مصنف کے کسی مسئلہ میں عبارات متعارض پائی جانے کی صورت میں آخری کو
قابل اعتاد اور پہلی کو منسوخ قراد دیا جاتا ہے حالانکہ کسی قتم کی کوئی صراحت
قابل اعتاد اور پہلی کو منسوخ قراد دیا جاتا ہے حالانکہ کسی قتم کی کوئی صراحت
وہاں نہیں ہوتی کہ پہلی بات منسوخ ہے، اس لیے محتر مفتی قادری صاحب کو یہ
عبارت لکھنے اور ہم پر اعتراض کرنے سے پہلے اس بارے میں سلف کے طریق
کار کا مطالعہ کرلین چاہیے تھا اور پھر مفتی قادری صاحب کا یہ فرمانا کہ ماتن کی
اگر شرح لکھنے وقت رائے بدل گئ تھی تو پھر افعال النبی سائٹ کے ماکر وہ کیوں
قاموش گزر گے؟

ہم عرض کرتے ہیں کہ یہ ہمی مفتی قادری صاحب کے شارح کی عبارت پرتوجہ نہ کرنے کا بھیجہ ہے اس لیے کہ آ کے شارح نے حضور علیہ السلام کا صحابہ کرام ہے مشورہ کرنا اور اجتہا وکرنا اور پھرکسی وقت اجتہا و بیس خطاکا ذکر بھی کیا ہے آگر صاحب توضیح کے ہاں بعلم المعتشابه کا یہ مطلب ہوتا جو آپ لینا عیا ہے آگر صاحب توشیح کے ہاں بعلم المعتشابه کا یہ مطلب ہوتا جو آپ لینا عیا ہے ہیں کہ آپ ناٹین کو بشمولیت مراد مشابہ ہر ہر چیز کا علم تھا تو پھر آپ علی مطلب؟ علم المات صحابہ کرام ہے مشورہ کرنا اور پھر آپ کے اجتہا و کا کیا مطلب؟ اور یہ سب امور توضیح کی آگی عبارت میں اور پھر رائے میں خطاء کا کیا مطلب؟ اور یہ سب امور توضیح کی آگی عبارت میں اور پھر رائے میں خطاء کا کیا مطلب؟ اور یہ سب امور توضیح کی آگی عبارت میں

ندکور ہیں اس کے باوجود مفتی قادری صاحب کا بیہ کہنا کہ شارح خاموثی ہے گزر گئے انہای تعجب کا باعث ہے۔

دوسرا اعتراض

مفتی قادری صاحب فرماتے ہیں کہ عبارات میں آپ تعارض فرما رہے ہیں،مصنف کو کیوں بیرتعارض دکھائی نہ دیا؟ کسی شارح نے اس کی نشاندھی کیوں نہ کی؟

جواب

ہے اعتراض بھی بالکل بے دزن ہے اس لیے کہ جب دونوں عبارتوں کا تعارض بالکل داضح ہے تو اس کا انکار نہیں ہوسکتا، اہل علم داضح ہاتوں کے دریے منہیں ہو تے کہ مطالبہ کیا جائے کہ انہوں نے ایسا کیوں نہیں کیا اور نہ ہی مصنف کی جانب سے اس بارہ میں نشاندہی ضروری ہے۔

مفتی قادری صاحب کو کتب کا مطالعہ کے دوران بیہ تو معلوم ہو ہی گیا ہوگا کہ سالہاسال بعد شارحین بعض کتابوں کی شرح کھتے ہیں اور عبارات کی وضاحت اور ان ہیں تعارض واشکالات کا اظہار کرتے ہیں گرکسی نے یہ نہیں کہا کہ اس سے پہلے لوگوں نے ایبا کیوں نہیں کیا بلکہ یہ دیکھا جاتا ہے کہ کہنے والے کی بات درست ہے یا کہ نہیں، درست ہوتو بات کو قبول کیا جاتا ہے جب المتنقبح اور التوضیح کی عبارات ہیں واضح تعارض ہے جس کا انکار ہی نہیں کیا جاسکتا تو اس کو قبول ہی کرنا چاہیے۔

### تيسرا اعتراض

کہ اصول الشاشی کے حواثی سمیت بہت کی کتابوں میں بیالکھا ہے کہ حضور علیہ السلام متشابہات کاعلم رکھتے تھے تو اس کا جواب ہم گزشتہ قسط میں دے چکے ہیں کہ ان حضرات نے امام بزدوی اور امام سرحسی کی بیروی میں ایسا لکھا ہے ورنہ متفذ بین احتاف کا بینظریہ ہیں ہے۔

بھرمفتی قادری صاحب نے کئی صفحات پرحضور علیہ السلام کے اجتہاد سے متعلق لکھا کہ حضور علیہ السلام سے اجتہاد اور باتی اہل علم سے اجتہاد میں فرق

-4

تو ہم عرض کرتے ہیں کہ اس کا کون منکر ہے؟ اس ہے بھی ہمارے ہی موقف کی تائید اور مفتی قادری صاحب کے نظرید کی تردید ہوتی ہے اس لیے کہ اجتہادی بحث سے عابت ہوتا ہے کہ نصوص کے نزول کے ساتھ ان کے تمام معانی کلیات و جزئیات سمیت حاصل نہیں ہوتے ای لیے تو آپ منافظ کو اجتہاد کی ضرورت ہوتی تھی اور آپ منافظ نے اجتہاد کیا اور صاحب توضیح سمیت کئی فقہاء کرام نے لکھا کہ کی مقامات میں آپ منافظ ہے بھی اجتہاد میں خطا ہوئی جس پر اللہ تعالی کی جانب سے آپ کو آگاہ کیا گیا، اگر نصوص کے نزول کے ساتھ تمام معانی معلوم ہوجاتے تو اجتہاد کا کیا مطلب؟

مفتی قادری صاحب نے اس ضمن میں جو حوالے دیئے ہیں وہ سب ان کے اپنے ہی نظریہ کی تروید پر شواہد ہیں۔

#### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

علم نبوی اور منشابہات کے حوالہ سے محترم مولانا قارن صاحب کے جواب کا تجزیہ بندہ نے جار اقساط میں کیا، اس پر ان کی طرف سے جواباً قسط ا اور ٢ (جوآب ملاحظه كريكي بير) جو بجه لكها اس نشست مين بم اس ير گفتگو كرنا جاہ رہے ہیں، ان کی گفتگو کا خلاصہ بیہ ہے۔ متقدمین احناف حضور الله کے لیے متشابہات کاعلم نہیں مانے۔ سیدنا صدیق اکبررضی اللہ عنہ کے قول گرامی "لکل کتاب سو" کا معنی بہے کہ حضور علیہ بھی متنابہات سے آگاہ نہیں۔ ممکن ہے مولانا شبیر احمد عثانی حروف مقطعات کو متشابہات سے ہی نہ مانتے ہوں۔ علماء د ہو بند سے بھی ذھول ہو گیا ہے۔ علماء احناف کے متفقہ نظریہ پر کوئی حوالہ نہیں آیا۔ ۵۵ یہ واضح نہیں کیا کہ آ یے علیہ کو متشابہات کا علم بذریعہ وحی ہے یا آئے ہاری گذارشات ملاحظہ سیجے۔ بهارا دعویٰ میہ ہے کہ جمہور احناف ہی نہیں بلکہ تمام امت کا اتفاق ہے

كم حضور عليها من البهات كاعلم ركهت بين اور كوئي حنفي عالم اس كامتكرنهيس نه متقدم اور ند متأخر، بلکہ جب سی شافعی نے احناف پر طعن کیا کہ تمہارے قول کے مطابق تو ان کی تاویل حضور علی تھی نہیں جانتے تو انہوں نے واضح دو ٹوک انداز میں یمی کہا کہ حضور علیہ کے بارے میں ہاراتم سے کوئی اختلاف نہیں، اختلاف صرف امت کے حوالہ ہے ہے حضور علیہ تو متنا بہات کاعلم رکھتے ہیں۔ سب سے پہلے ہم سیدنا صدیق اکبررضی اللہ عنہ کے ارشاد گرامی کا مفہوم اہل علم سے نقل کرتے ہیں تاکہ واضح و آشکار ہوسکے کہ انہوں نے اس کا کیا معنی کیا ہے ان تمام نے اس کا یہی ترجمہ کیا ہے کہ یہ اللہ ورسول اللہ کے درمیان راز ہیں اب آگر کسی ایک سے اس کا تعاقب ورد ملے تو اس کا کیا اعتبار؟ سیدنا ابو بکرصدیق رضی الله عنه کا ارشاد گرای ہے۔ فی کل کتاب سروسرالله فی برکتاب میں راز ہوتے ہیں، القرآن اوائل السور قرآن میں اللہ کے راز اوائل سور (معالم التنزيل: ١،٣٣١) (مقطعات) إلى حضرت عمر، حضرت عثمان اور حضرت ابن مسعود رضى الله عنهم فرمات الحروف المقطعة من المكتوم حروف مقطعات تحفى راز بين جن كي الذى لايفسر المدى لايفسر (بحر العلوم للسمر قندى ، ١، ٣٥٠) .
٣- سيرتاعلى رضى الله عنه كا ميارك ارشاد ہے: لکل کتاب صفوۃ و صفوۃ هذا ہر کتاب میں منتخبات ہوتے ہیں،
الکتاب حروف التھجی قرآن مجید کے نتخبات حروف
(معالم، ۱، ۴۳) مقطعات ہیں۔
حروف مقطعات کے بارے میں بیر غلفاء راشدین کے ارشادات عالیہ
ہیں
امام بغوی نے حضرت امام معمی تابعی کے بارے میں نقل کیا، شخ داؤد
بین الی ہندنے ان سے نوائے سور کے حوالہ سے پوچھا تو فرمایا داؤد۔
ان لکل کتاب سروان سر ہر کتاب میں کچھ راز ہوتے ہیں،
القرآن فواتح السور فدعها قرآن کے راز حروف مقطعات ہیں القرآن فواتح السور فدعها قرآن کے راز حروف مقطعات ہیں وسل عماسوی ذلک

وسل عماسوی ذلک (ایضاً: ۱،۳۳) میں پوچھور

ان اقوال کامفہوم یہاں ہم نے یہ دیکھنا ہے کہ امت کے سلم اہل علم نے ان کامفہوم کیا بیان کیا ہے؟ تو وہ تمام اس پر شفق نظر آتے ہیں کہ ان کی مراد ہہ ہے کہ یہ اللہ تعالیٰ اور اس کے حبیب اللہ تعالیٰ کے درمیان راز ورموز ہیں بعنی آئیس اللہ تعالیٰ کے بعد صرف رسول اللہ علیہ ہی جانے ہیں آپ اللہ کے سواکوئی دوسرائیس جانیا، ان کا مرعا ہرگز یہ نہیں کہ آئیس رسول اللہ علیہ بھی نہیں جانے، آئے چند

امام محمد بن طبیورسجاوندی (۵۹۷) دوٹوک الفاظ میں کہتے ہیں

المروى عن المصدر الاول في حروف مقطعات كے بارے ميں المحروف التهجى انها سر بين صدر اول سے يبي منقول ہے كہ يہ الله وبين نبيه وقد يجوى بين الله تعالىٰ اور اس كے نبي الله الله وبين نبيه وقد يجوى بين درميان راز بين جيے دو دوستوں المحرمين كلمات معميات كے درميان يكھ فاموش كلمات يشيرالى اسرار بينهما كے درميان يكھ فاموش كلمات (المظهرى: ١، ٢٠) ہوتے بين جنہيں وبى جانے بين۔

ا۔ امام قاضی بیضاوی (۱۸۵) "الم ذلک الکتاب الاریب فید" کے تخت لکھتے ہیں، حروف مقطعات کے بارے میں ریجھی منقول ہے کہ رید الیسے رموز ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے۔

وقدروی عن الخلفاء الاربعة خلفاء راشدین اور دیگر صحابہ سے وعن غیرهم من الصحابة اس کی مثل مروی ہے۔ مایقرب منه

اس کے بعد ان کے اقوال کا مفہوم اپنے ان الفاظ میں رقم کرتے ہیں ولعلہ م اراد وا انھا اسوار بین ان کی مراد ہے کہ بیاللہ تعالی ورسولہ ورموز لم اس کے رسول سیالہ کے درمیان اللہ تعالی ورسولہ ورموز لم اس کے رسول سیالہ کے درمیان یقصد بھا افھام غیرہ اذبیعد اسرارورموز ہیں جن ہے آپ اللہ الخطاب بما لایفید کے علاوہ کی دوسرے کا افہام مقصد الخطاب بما لایفید کے علاوہ کی دوسرے کا افہام مقصد (انوار النم یل مع شیخ زادہ:۱۳۳۱) نہیں کیونکہ غیر مفید خطاب بعید از عقل ہوتا ہے۔

امام کی الدین محمد شیخ زادہ حنی (۱۵۹) نے اس عبارت کی تشریح کرتے ہے۔

## ہوئے پہلے تو خلفاء اربعہ اور دیگر صحابہ رضی اللہ عنہم کے وہی اقوال نقل کیے جوادیر آ چکے ہیں اس کے بعد لکھا

المتشابهات الاوالرسول يعلمه كوئى متاب ايانبين جے حضور علي الله الله کی تعلیم سے نہ جانتے ہوں۔

قال فحر الاسلام لاشتى من امام فخر الاسلام خفى نے فرمایا ہے بتعليم الله تعالىٰ ذلك

"قول صحابي الله تعالى نے متشابہات کاعلم اینے لیے مخصوص کیا ہے اس کا مفہوم ہیہ ہے وہ اس میں يكتا ہے كہ أنبيل از خود الله تعالى کے سوا کوئی نہیں جان سکتا سے معنی تبیں کہ کوئی بشر انہیں جان ہی نہیں سکتا کیونکہ ممکن ہے مخلوق میں سے

اس کے بعد لکھا ومعنى قول الصحابة استاثر

الله تعالى بعلمه المتشابهات ای استقل وانفرد به انه لایعلمها احد بنفسه الا الله لا انه لا يعلمها احد من البشر اصلا لجواز ان يعلمها البعض ممن اصطفاه الله من خلقه بتعليمه والهامه تعالى وان لم يعلموه بانفسهم .... ثم بين السبب والهام كى بناء يرانبيس جان ليس، از الذي حمل الذاهبين الى تاويل المتشابهات على ذلك فقال "اذا يبعد الخطاب بما لايفيد" انها سرا ستاثر الله تعالى بعلمه

خود انہیں نہیں جان کتے ..... اس کے بعد انہوں نے اس سبب کی نشاندی کرتے ہوئے (جومتشابہات فینبغی ان یکون معنی قولهم ک تاویل پر آئیس متوجہ اور مجبور کر

بعض منتخب بندي الله تعالى كي تعليم

لكها كهغيرمفيد خطاب بعيد ازعقل غير الرسول لا انها لايعلمه بالبدا "صحاب كے قول" برايے احد سوی الله تعالی فان راز ہیں جو اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہی مخصوص ہیں" کا مفہوم نیہ ہوگا کہ سیر لحمله كلامهم على معنى اليے راز بيں جن سے مقصد غير رسول الله علي كا افهام نبيس، اس كا یہ معنی نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ (حاشيه ﷺ زاده ، ا:۱۳۳) انجيس کوئي نبيس جانتا کيونکه اس طرح كا خطاب بعيد از قياس بالبذا ان کے کلام کو ایسے معنی برمحمول نہیں کیا جاسكنا جوخطاب بعيد كوستلزم ب

انها رموز لم يقصد بها افهام الخطاب بمثله بعيد فلا وجه مستلزم لذلك الخطاب البعيد

قاضی ثناء الله بیانی بی (۱۱۲۵) حروف مقطعات بر ہی گفتگو کرتے ہوئے رفطراز ہیں

اور اس کے رسول اللہ کے درمیان (المظهری، ۱: ۲۰) اور آپ کے متبعین میں ہے بعض کا

والحق عندى انها من المتشابهات ميرے نزويك حل يهي ہے كہ بي وھی اسرار بین الله تعالی وبین متشابهات س سے ہیں اور اللہ تعالی رسوله لم يقصد بها افهام العامة بل افهام الرسول ومن شاء افهامه من راز بین،ان سے تمام مخلوق کا افہام کل اتباعه مقصود نہیں بلکہ فقط رسول اللہ علیہ

اس کے بعد امام بغوی، سمرفندی اور قرطبی وغیر ہم کے حوالہ سے خلفاء کے اقوال نقل کر کے کہا

امام سجاوندی فرماتے ہیں صدر اول سے منقول ہے کہ حروف مقطعات اللہ نعالی اور اس کے نبی علیہ کے درمیان راز کی باتیں ہیں، بعض درمیان راز کی باتیں ہیں، بعض اوقات دوستوں کے درمیان ایسے کوڈ ورڈ ہوتے ہیں جو ان کے رازوں پردال ہوتے ہیں۔

قال السجاوندى المروى عن الصدرالاول فى الحروف التهجى انها سربين الله و بين نبيه صلى الله عليه وسلم وقد يجرى بين المحرمين كلمات معميات المحرمين كلمات معميات يشير الى اسرار بينهما

(المظهرى: ١، ٠٠)

مخالف قول کی تر دید

اور اس کے رسول میں ہے درمیان رموز ہیں اور بد بات صدر اول سے منقول کے اور اس کے رسول میں ہوں کے منقول کے منقول کے اس کے بعد لکھتے ہیں

بعض نے کہا مقطعات و متشابہات کا علم الله تعالى نے اينے ليے مخصوص فرمايا ب لبذا أنبيس ندنو حضور علينية جانے ہیں اور نہ ہی کوئی آپ کا تالع ليكن بربات بہت ہى بعيد ہے كونكه خطاب افہام كے ليے ہوتا ہے اگر وہ سمجھا ہی نہ جائے تو ہی خطاب بے معنی یا خطاب ہندی مع عربی ہوگا تو پھر تمام قرآن بیان و مدایت ندرے گا، اس سے اس وعدہ کی خلاف ورزی بھی ہوگی جو اللہ تعالی نے ان مقدس کلمات میں کیا "ثم ان علينا بيانه" ال كا تقاضا ہے کہ قرآنی محکمات اور متشابہات تمام کاعلم حضور کوعطا کرنا الله تعالی کے ہاں لازم وضروری ہے۔

قيل ان لله تعالى استاثر بعلم المقطعات والمتشابهات ما فهمه النبي ولا احد من اتباعه وهذا بعيد جدا فان الخطاب للافهام فلو لم يكن فهمه كان الخطاب بالمهمل او الخطاب بالهندي مع العربي ولم يكن القرآن باسره بيانا وهدى ويلزم ايضا الخلف في الوعد بقوله تعالى "ثم ان علينا بيانه" فانه يقتضي ان بيان القرآن محكمه ومتشابهه من الله تعالى للنبي واجب ضرورى

(المظهرى، ١،٢٠١١)

نوف: انہوں نے جب مخالف قول کا رد کر دیا اور کہا میہ قابل اعتما ہی

نہیں تو پھر حاشیہ میں اے اکثریت کا قول قرار دیتا کیامعنی رکھتا ہے اس برغور ضروری ہے۔

انہوں نے بی سورہ آل عمران میں "و ما یعلم تاویله الا الله" کی تفيير ميں لکھا

حق وہی ہے جو ہم سورۃ البقرہ کی آئے ہیں کہ متابہات اللہ تعالی اور اس کے رسول کے ورمیان راز کی باتیں ہیں ان سے دیگر لوگوں کا

افہام مقصود ہی نہیں۔

والحق ماحققنا في اوائل سورة البقرة ان المتشابهات هي اسواد تفير مين تحقيق كے ساتھ بيان كر بين الله تعالى و بين رسول لم يقصد بها افهام العامة

(المظهرى، ١٣،٢)

امام سید محمود آلوی (۱۲۷۰) نے بھی سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنه اور امام عامر شعبی تابعی کے اقوال نقل کر کے ان کا یہی مفہوم ہمیان کیا کہ یہ اللہ تعالی اور اس کے صبیب علی کے درمیان رموز ہیں جنہیں تول اور قلم کے ذریعے بیان نہیں کیا جاسکتا۔ان سے دیگر مخلوق اگر جہ آگاہ نہیں مگر رسول اللہ علیق بلاشبہ آگاہ ہیں، کھھ اقوال لکھنے کے بعد

موصوف رقمطراز ہیں

عالب ظن تحقیق ہیہ ہے کہ ان کا علم مخفی اور راز در بردہ سے اہل علم محجوب عجزت العلماء أنبيل مجحتے سے عاجز ہیں اور ان تک خیال کی رسائی نہیں جیسا کے حضریت

والذى يغلب على الظن ان تحقیق ذلک علم مستور و كما قال ابن عباس عن ادر اكه ابن عباس رضى الله عنه كا ارشاد ہے، اس کیے حصرت صدیق اکبررضی اللہ عندنے فرمایا ہر کتاب میں راز ہیں، قرآنی راز، حروف مقطعات ہیں، امام صعبی نے فرمایا، اللہ تعالی کے رازوں کے بارے میں مت بوچھو۔ (اہل محبت کے درمیان کچھا سے راز ہوتے ہیں جنہیں دیگر مخلوق کے کیے نہ تو کوئی قول واضح کرسکتا ہے اور نە كوئى قىلم)\_

و قصرت خيول الخيال عن لحاقه ولهذا قال الصديق رضي الله عنه لكل كتاب سروسر القرآن اوآئل السور وقال الشعبي سر الله تعالى فلا تطلبوه

بين المحيين سرليس يفشيه اقول ولا قلم للخلق يحكيه

تو البين رسول الشعطينية کے بعد ماسوائے اولیاء کاملین کے کوئی نہیں جان سکتا، ان لوگوں کو بارگاہ اقدیں ہے ان کا عرفان نصیب ہوتا ہے، البرحرف بول كرانبيس ايي مخفى معانى ہے آگاہ کرتے ہیں جیے کہ آپ (روح المعانى، ١:١٣١) عَلَيْكَ كَ لِي كُنْكُرول نَ بِاتْحَد مِين تبيع براحى، كوه اور مرن نے كلام

فلا يعرفه بعد رسول الله الا الاولياء الورثة فهم يعرفونه عن تلك الحضرة وقد تنطق لهم الحروف عما فيها كما كانت تنطق لمن سبح بكفه الحصى وكلمه الضيب والظبي

ملا احمد جیون (۱۱۳۰) متشابهات اور اہل علم کا ابتلا پر گفتگو کرتے ہوئے لكصة بين ابل علم متشابهات قرآني اوران مين امانت فرموده اسرار مين غور وفکر نه کریں۔ فانها سر بین الله تعالی ورسوله کیونکہ یہ اللہ تعالی اور اس کے صلی الله علیه و آله وسلم رسول علی کے درمیان رموز ہیں لايعلمها غيره (نور الانوار: ٩٣) جنهين ان كيمواكوكي نهين جانار مولانا عبدالحليم للصنوى نے "فانها" كا مرجع واضح كرتے ہوئے لكھا: قوله فانها ای فان المتشابهات کهای عمراد متثابهات بیل-مولانا سید امیرعلی ( ) متشابهات کے بارے میں کہتے ہیں کدان کی تفسير الہاماً كى جائلتى ہے۔ ولذلك قيل المتشابه سربين اى ليكهاجاتا ب تشابه الله تعالى الله تعالى ورسوله صلى الله اوراس كرسول الله ك ورميان عليه وسلم (التوضيح:١٥٥١) رازيل-٨۔ حضرت مجدد الف ثانی (١٠٣٣) کی رائے و شخفیق بھی یہی ہے۔ مكتوبات كے دفتر اول حصہ پنجم میں لکھتے ہیں: از حروف مقطعات قرآنی چه نویسند که بر حرفے قرآنی حروف مقطعات کے بارے میں کیا لکھیں اذال حروف بح يست مواج از اسرار خفيه ان میں سے ہر حرف مھاتھیں مارتا سمندر ہے عاشق و معثوق و رمز بیت غامض از

مخقى اسرار كاجو عاشق ومعثوق اور رموز غامض بين دقیقه محت و تحبوب جو محتِ اور مجوب کے درمیان ہوتے ہیں ( مکتوب ۲۷۲) خلفاء راشدین کے اقوال گرامی کی یمی تفسیر علماء دیوبندنے کی ہے کچھ حواله حات ملاحظه ہوں۔ صدر المدرسين دارالعلوم ويوبندمولانا سيد فخرافحن نے بيضاوي بركام كيا ہے۔ اس کا نام''القریر الحاوی فی حل تفسیر البیصاوی'' ہے اس کے تین مقامات یر انہوں نے بھی یہی تصریح کی ہے۔ ايئة مقدمه مين رقمطرازين ال بارے میں اختلاف ہے کہ آیات متشابہ کے معنی پر بندوں کے ليه دنيا مين مطلع جونامكن ب يانبين؟ تواس میں دوفر تے ہیں ایک معمولی فرقہ اس بات کا قائل ہے کے ممکن ہے جن میں مجاہد ہیں اور امام تو وی شارح مسلم ہیں اور علامہ این حاجب اور ابن عباس کی بھی ایک روایت ہے اور اکثر صحابہ و تابعین اور ان کے بعد اہلتت والجماعت كا فرقد اس بات كا قائل ب كمكن نبيل بلكدوه كبت بيل كديدسب آ بیتیں اللہ اور اس کے رسول کے درمیان راز ہائے سربستہ ہیں ان کی کھود کرید میں نہ لگنا جاہیے۔ ان کے بیرالفاظ بار بار پڑھیے کہ اکثر صحابہ تابعین اور اہلسنّت کا موقف ين ہے كہ يه الله تعالى اور اس كے رسول الله كے درميان رموز ہيں۔

غیر متکلمین کی دوسری نقلی دلیل ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں تمام خلقاء اربعہ ہے بیمنقول ہے کہ متشابہات اسرار ہیں اللہ اور اس کے رسول کے ورمیان اور راز کہتے ہیں اس کو جس کو راز دار کے علاوہ کوئی نہ جانتا ہواور راز دار اس موقعہ پر اللہ اور اس کے رسول ہیں لہذا ان کے علاوہ کوئی نہیں جانتا پس جب خلفائے اربعہ کا بیفرمان ہے تو جمیں اس کا ماننا ضروری (القرير الحادى:١١١١) امام بیضاوی نے خلفاء ارتعہ کے حوالہ ہے لکھا انھا اسوار بین الله تعالی متثابهات الله تعالی اور اس کے ورسوله ورموز لم يقصد بها رسول الله كالم المرار ورموز افهام غیره اذیبعد النحطاب سی اور ان سے دیگر کا افہام مقصود بى تېيىں كيونكه غيرمفيد خطاب بعيد از بمالا يفيد قیاس ہوتا ہے۔ اس کے تحت بھی مولانا موصوف خلفاء راشدین کے اقوال نُفل کیے اور ان کی تشریح میں لکھا ہر کتاب میں کھھ انتخابات ہوتے ہیں اور اس کتاب کے انتخابات حروف هجا ہیں۔ لیعنی خط میں کچھ الیمی باتیں ہوتی ہیں جن کو کا تب اور مکتوب الیہ کے علادہ اور کوئی نہیں جانتا ہے اور ادائل سور بھی قرآن کے ان انتخابات میں سے ہیں جن کوغیر نہیں جانتا۔ ہیں جن کوغیر نہیں جانتا۔ ۱۰۔ فاضل دیوبند مولانا محمد حفظ الرحمٰن (نبیرہ مولانا رفیع الدین محمتم دار العلوم ہذا) نے متعدد مقامات پر خلفاء راشدین کے ندکور اقوال کا یمی مفہوم بیان کیا ہے۔

# ایک مقام بر لکھتے ہیں: ہمارا مقصد صرف ہیے ہے کہ عرب میں پیے طریقہ تھا کہ وہ بعض خاص مواقع پر اپنے کلام کے آغاز میں یا آخر میں حروف جمجی میں ہے ایک حرف کو یا چند حروف کو کوؤ ورڈز (Cord Words) کے طور پر استعال کرتے تھے اور آج بھی زبانوں میں کوڈ ورڈز (Cord Words) کا استعال موجود ہے۔ اس کے بعد متعدد اہل علم حضرت مجدد الف ٹانی، قاضی یانی پتی اور حضرت صحابه كرام كے اقوال نقل كيے اور لكھا۔ بعض خطوط یا بعض تحریروں میں باتیں ایسی ہوتی ہیں جنہیں کا تب و مكتوب اليه كے علاوہ دوسرا كوئى نہيں جانتا سورتوں كے اوائل ان انتخابات ميں ہے معلوم ہوتے ہیں جنہیں اللہ اور محمر علیہ کے علاوہ دوسرا کوئی نہیں جانتا۔ (رموز مقطعات:۳۳ تا ۳۵) یادر ہے بیہ کتاب ان علماء دیو بند کی مصدقہ بھی ہے۔ مولا تامفتي نظام الدين صدرمفتي دارالعلوم ويوبند مولاً ناتصير احمد خان شيخ الحديث دارالعلوم ديوبند\_ مولا يا افتخار أنسن كاندبله \_ مولانا مفتى عبدالرحمن دبلوي مولا نا کفیل احمد علوی استاذ دارالعلوم دیوبند. مولا نا شبیر احمد عثانی دیوبندی" الم" کے تحت مقطعات کے بارے میں "ان کے اصل معنی تک اوروں کی رسائی نہیں بلکہ یہ بھید ہیں اللہ اور

رسول الله کے درمیان جو بوج مصلحت و حکمت ظاہر نہیں فرمائے۔ (تفیرعثانی: ۳)

۱۱۔ مولانا عبدالغفار دیوبندی نے شرح اصولی شاشی میں تعریف متشابہ ک وضاحت میں لکھا''امت کی قیداس لیے ہے کہ نبی علیہ الصلاۃ والسلام کواس کلام کی مراد کاعلم ہوتا ہے۔ اس لیے کہا جاتا ہے کہ متشابہ الله اور رسول علی کے درمیان ایک راز ہوتا ہے۔ اور یہ راز امت کے لیے آخرت میں کھلے گا۔

(صفوۃ الحواثی: ۱۲۵)

جب بيثابت ہے

جب بیہ ثابت ہے کہ صدر اول سے خلفاء راشدین اور تمام اہلسنّت کا موقف یہی ہے کہ مقطعات، الله تعالیٰ اور رسول الله علیٰ کے درمیان راز کا درجہ رکھتے ہیں، اس کے خلاف کوئی دوسری رائے نہیں تو پھر بیہ کہنا ہرگز درست نہیں کہ متعد مین احناف حضور علیہ کے لیے مقطعات کا علم نہیں مانتے صرف متاخرین ہی مانتے ہیں کیونکہ کوئی حنی بلکہ کوئی ہمی مسلمان بیسوچ بھی نہیں سکتا کہ وہ ایس راہ اختیار کرے جو خلفاء راشدین کے خالف ہو۔

كوئى مسلمان انكاركر ہى نہيں سكتا

یمی وجہ ہے کہ متعدد اہل علم نے تصریح کی ہے کہ کوئی مسلمان میہ کہہ ہی نہیں سکتا کہ حضور علی تشابہات و مقطعات کاعلم نہیں رکھتے بندہ یہاں تین حوالہ جات پر اکتفا کر رہا ہے۔

جات پراکتفا کررہاہے۔ ا۔ امام ابن قنیبہ دینوری (۲۷۴) لکھتے ہیں اگر یہ قول کیا جائے کہ مقتابہات کو اللہ تعالیٰ کے سواکوئی نہیں جانتا تو قرآن پر اعتراضات کا

کیائس کے لیے بہ کہنا جائز ہے کہ رسول الله منشابه كاعلم نهيس ركھتے؟ المتشابه؛ واذ اجاز ان يعرفه جب "وما يعلم تاويله الا الله" ير وقف کے باوجود رسول اللہ علیہ کے لیے متشابہات کا علم ممکن ہے تو

دروازه کھل جائے گا اور پھر

وهل يجوز الاحد ان يقول ان رسول الله لم يكن يعرف مع قول الله تعالى وما يعلم تاويله الا الله جاز ان يعرفه الربانيون من صحابته

(تاویل مشکل القرآن: ۹۹) ممکن ہوگا۔

امام بدرالدین زرکشی (۲۹۳) نے بھی یمی بات تحریر کی ہے:

لایسوغ لاحد ان یقول ان کسی کے لیے بہ کہنا جائز ہی نہیں كه رسول الله علياتية منشابه كاعلم نبيس

آپ کے رہانی صحابہ کے لیے بھی

رسول الله لم يعلم المتشابه

(البرهان: ۸۳،۲) رکھے۔

امام سيد محود آلوى (١٢٤٠) متشابهات كاعلم راسخين كے ليے مانے والوں کے استدلال (کہ اگر علم نہ ہوتو خطاب باتھل لازم آ جائے گا جو باطل ہے) كا روكرتے ہوئے لكھتے ہيں يد استدلال كرنے والا اگرچہ جس قدر عظیم ہواس کا یہ قول خود تھمل ہے کیونکہ:

لانه انی اراد افهام جمیع الناس اگر اس کی مرادتمام لوگول کا افیام

يهال رسول الله عليه كل ذات لايشك فيه مومن اقدس ہے تو ان کے فہم و سجھنے میں (روح المعانى: ١٣٢) كوئى موس شك بى نبيس كرسكتا\_ ہے۔مقام مصطفیٰ علی اللہ ہے آگاہ محص انکار کر ہی نہیں سکتا اس عبارت میں علامہ آلوی نے تصریح کی کہ حضور علیہ تشابہات کا علم رکھتے ہیں اور اس بارے میں کوئی مومن شک نہیں کرسکتا جبکہ دوسرے مقام پراس مسئلہ پر رقمطراز ہیں کہ جوشخص مقام مصطفیٰ علیہ ہے آگاہ ہے وہ بھی بھی اس علم كا انكارنېيس كرسكتا\_ اس میں کوئی حرج نہیں کہ اللہ تعالی بندوں سے خطاب فرمائے مگر ابتلاء کے لیے انہیں اس کی معرفت حاصل نہ ہوجیا کہ اللہ تعالی نے متعدد عبادات ہم یر لازم فرمائی ہیں مگر ہم ان کی حکمت و راز سے آگاہی نہیں رکھتے، اس پر اعتراض اٹھایا اگر مرادیہ ہے کہ مخلوق اینے کسب وفکر سے نہیں جان سکتی تو بیہ بات درست ہے اور اگر مرادیہ ہے کہ مخلوق اسے کسی طرح بھی نہیں جان عتی نہ اجمالاً نه تفصیلاً ، نه نبی دولی ، وحی والهام کے ذریعے جان سکتے ہیں۔ فوجود مثل هذا المخاطب به ﴿ تُو قُرْآنَ مِجْيِدُ مِينَ الْسِيحُ كُلَامُ وَ خطاب کا وجود ہم تشکیم ہی نہیں في القرآن في حيز المنع

وہ مجھی بواسطہ وتی حضور کا اللہ کے ليے مفصل علم كا انكار نہيں كرتے اور نہ ہی ولی کامل کے ول میں القاء کا البنة الله تعالیٰ ی طرح بیعلم محیط نه ہوگا، اگر ہم مفصل علم تتلیم نہ کریں تو تم از کم مجمل علم ضرور ما نیں گے۔

لايمنع تعليمه للنبي بواسطة الوحى مثلا ولا القاء في روع الولى الكامل مفصلا لكن لايصل الى درجة الا حاطة كعلم الله تعالى وان لم يكن مفصلا فلا اقل من ان يكون

مجملا

### اس کے بعد وہ دوٹوک انداز میں لکھتے ہیں:

ان میں سے ہرایک کا انکار وہ آ دی ہرگز نہیں کرسکتا جو حضور علیقے کے مقام اور اولیاء کاملین کے مقام سے آگاہ ہے ہاں محیط ہونے اور نظر و

ومنع هذا او ذاک ممالا یکاد يقول به من يعرف رقبة النبي ورتبة اولياء الله الكاملين وانما المنع الاحاطة ومن معرفته على سبيل النظر والفكر فكر من حسول كا اتكار كيا جاسكا (روح المعاني: ١١٢٢)

# أكرابيا قول ہوتا

ان تمام اہل علم نے تصریح کی ہے کہ کوئی مسلمان میسوچ بھی نہیں سکتا کہ رسول اللہ علی منظابہات کا علم نہیں رکھتے اگر محترم قارن صاحب کا بیر قول (تمام منقد مین احناف کا موقف یہی تھا کہ حضور علیات کا علم نہیں رکھتے بیر فقط متاخرین میں سے دو امام فخر الاسلام اور امام شمس الائمہ نے بات کر دی تو پھر

اوگوں نے ان کو پیروی کرتے ہوئے میکہنا شروع کر دیا کہ ہاں آ سے علیہ انہیں جانتے ہیں) درست ہے تو بھر کیا ہے تمام اہل علم اس معاملہ سے جاہل قرار نہیں یا ئیں گے؟ انہیں اتنا بھی علم نہیں کہ متفتر مین احناف پیہ بات نہیں مانتے۔ بلكه بطور دليل

بلکہ انہوں نے اس معاملہ کو بطور دلیل بیان کیا ہے کہ جب تم (متقدمين احناف) "الا الله" ير وقف ك باوجود رسول الله علي ك لي متشابہات کاعلم مانتے ہوتو بھر دیگر کے لیے ماننے میں تنہیں کیا رکاوٹ ویریشانی

احناف كااعلان سليم

پھراحتاف نے کسی جگہ یہ نہیں کہا کہتم جماری طرف نلط بات منسوب كررے ہو ہم تو رسول الله عليات كے ليے ہركز متنابهات كاعلم نہيں مانتے بلكه احناف نے ہر جگد تفریح کی کہ ہاں ہم رسول الشيطين کے ليے ان کاعلم مانے ہیں تا کہ خطاب البی کا لغو ہونا اور وعدہ البی کی مخالفت لازم نہ آئے قاضی ثناء الله ياني ين حفى (١١٢٥) لكصة بين اكر مان لياجائ كرسول الله عليك متابهات کاعلم نہیں رکھتے۔

تو تمام قرآن بیان و بدایت نهیں وهدى ويلزم ايضا الخلف في رب كا اور ال وعده اللي ثم ان الوعد بقوله تعالى "ثم ان علينا علينا بيانه كى بهى ظاف ورزى بيانه" فانه يقتضى ان بيان لازم آئے گى حالاتك ال وعده كا

ولم يكن القرآن باسره بيانا

تقاضا يمى ہے كہ الله تعالى كى طرف سے قرآن کے محکمات اور متشابہات کا حضور علیہ بر واضح کرنا ضروری و لازم ہے۔

القرآن محكمه ومتشابه من الله تعالى للنبي واجب ضروري (المظهرى: ١٣٠١)

خطاب ہے فائدہ

احناف نے یہ کہتے ہوئے بھی اے تتلیم کیا کہ اگر رسول الشَّعَلِيَّةِ کے بارے میں کہا جائے کہ آپ متنابہات قرآنی کاعلم نہیں رکھتے تو خطاب کا بے فائدہ ہونا لازم آئے گا، بی تصریح تمام احناف نے کی ہے پچھلی اقساط ملاحظہ كركيجئ يهال صرف دوحواله جات يراكتفا كيا جاتا ہے۔

شيخ احد جيون (١١٣٠) تعريف متشابه كي شرح مين لكصة بي متشابهات كا علم امت کونبیں ہوسکی گرحضور علیہ کے لیے ان کاعلم ماننا لازمی ہے۔ والاتبطل فائدة التخاطب ورنه خطاب كا قائده باطل اور ب ويصير الطعاطب بالمهمل معنى تخاطب بوكا بير عبثى كى عرلى 

(نورالانوار،٩٣)

علامہ محمد فیض الحن سہار نپوری نے بھی یہی بات کہی ہے ہم آ پہلیکت کے لیے ان کاعلم مانتے ہیں۔

(عمدة الحواشي: ٢٦) اورلغو جوتا بـ

# ہم سب کا اتفاق ہے

احناف نے انکار تو کیا بلکہ انہوں نے یہ کہا کہ ہمارا تمہارا اس معاملہ میں انفاق ہے بعنی رسول اللہ اللہ اللہ انہوں کے متشابہات کے بارے علم میں ہم تم سے اختلاف کرتے ہی نہیں، ہمارا اختلاف صرف امت کے حوالہ سے ہے بعنی راخین متشابہات کا علم نہیں رکھتے اس پر چچھے بھی حوالہ جات آئے تھے، درج ذیل پر نظر ڈال کیجئے۔

ر جب کچھ اہل علم نے کہا غیر مفہوم خطاب بعید از قیاس ہے اس کے
احناف نے جو متعدد جوابات دیے ان ہیں سے ایک یہ ہے کہ ممکن
ہے اس خطاب کے خاطب فقط رسول اللہ اللہ ہی ہوں اور آپ اس
سیحتے ہیں ہمارا اختلاف آپ اللہ کے علاوہ ہیں ہے مولانا بحرالعلوم
عبدالعلی محمد انصاری (۱۲۲۵) نے یہی بات ان الفاظ میں کہی ہے۔
لعل المخاطب به رسول الله ممکن ہے خطاب ہی رسول اللہ سے
وهو فاهم والنزاع انها هو فیمن ہو اور آپ اسے محصتے ہیں ہمارا
سواہ اختلاف آپ علیہ کے علاوہ میں

(فواتح الرحوت:٢٠٢٢)

احناف نے انکار تو کجا بلکہ انہوں نے بیا کہ جارا تمہارا اس معاملہ میں اتفاق ہے یعنی رسول اللہ علیہ کے متثابہات کے بارے علم میں ہم تم سے اختلاف كرتے ہى نہيں، ہارا اختلاف صرف امت كے حوالہ سے ب ليني راتخین متنابهات كاعلم نبیس ركھتے اس ير ميجھے بھی حوالہ جات آئے تھے، درج ذيل نظر ڈال ليجئے۔

جب کچھ اہل علم نے کہا غیر خطاب بعید از قیاس ہے اس کے احناف نے جومتعدد جوابات ویے ان میں سے ایک سے کمکن ہے اس خطاب کے نخاطب فقط رسول الله عليات جي ہول اور آپ اے جھتے ہيں ہمارا اختلاف آب علیت کے علاوہ میں ہے مولانا بحر العلوم عبدالعلی محمد انصاری (۱۲۲۵) نے یکی بات ان الفاظ میں کہی ہے۔

لعل المخاطب به رسول الله ممكن بخطاب بى رسول الله عمل عُلْبُ وهو فاهم والنزاع انما موا اور آب ات مجمع بي مارا هو فیمن سواہ علیہ کے علاوہ میں (فواتح الرحموت، ٢٠٠٢)

-۳- امام محمد ولی از میری (۱۰۴) کے خوبصورت الفاظ بھی ملاحظہ سیجئے۔ فالمناسب ان يقول اله لا نقض ہم يرحضور علي كے حوالہ سے بالنبي مَلْكِ اذلا نزاع فيه اعتراض نہیں اٹھایا جا سکتا کیونکہ

(حاشیه علی مرأة الاصول، آپ علی کے جانے میں مارا ۱:۱۵:۱ میں

امام اعظم كا موقف

ان دلائل ہے آشکار ہورہا ہے کہ حضور علی اللہ کے متفاہبات کا علم رکھنے پر تمام امت کا اتفاق ہے اور اس میں تمام احناف شامل ہیں خواہ وہ حقد مین ہیں یا متاخرین، بہت سے احناف نے امام اعظم رحمہ اللہ تعالی کے حوالہ سے لکھا ہے کہ آپ علی ہے تھا بہات کا علم رکھتے ہیں، اس پر محرّم قارن صاحب کے گھرکی گواہی بھی موجود ہے۔ مولانا حسین احمہ پر دواری مدرس وارالعلوم دیو بند شرح اصول شاشی میں متفاہر کی دضاحت کرتے ہوئے بطور فائدہ لکھتے ہیں۔ اصول شاشی میں متفاہر کی دارے میں امام صاحب کے زددیک حق یہ ہیں کہ اس کی مراد اللہ تعالی بھی جانے ہیں اور محم علی ہے ہیں ورنہ حضور علی ہے ہیں اور محم علی ہے ہیں ورنہ حضور علی ہے ہیں اس کی مراد اللہ تعالی بھی جانے ہیں اور محم علی ہے ہیں ورنہ حضور علی ہے اس کی مراد کوئیں بھی جانے ہیں امام ساکی مراد کوئیں امام ساکی مراد کوئیں امام عظم رحمہ اللہ تعالی ہے بھی کوئی حقدم حقی ہے؟ مولانا نے بھی جانے ہیں۔

ای موقف کوفن قرار دیا ہے۔ WWW NAFSEIS LANGE

عبارات كالمفهوم

کے علم کا انکار نہیں کرتے کیونکہ احتاف پر دیگر اہل علم کی طرف سے بار باریہ سوال اٹھایا جا رہا تھا کہتم '' الا اللہ'' پر وقف مانے ہوتو تم یہاں را تخیین کے علم کا انکار کرتے ہو وہاں رسول اللہ علیہ کے علم کا بھی انکار کروتو ان دونوں آئمہ نے واضح کیا کہ جمارے علماء احتاف را تخیین کے علم کا اگر چہ انکار کرتے ہیں مگر مبیب خداعیہ کے بارے میں انکار نہیں کرتے ورنہ خطاب بے قائدہ ہو جائے صبیب خداعیہ کے بارے میں انکار نہیں کرتے ورنہ خطاب بے قائدہ ہو جائے گا۔ اس براس سے بڑھ کر دلیل کیا ہو گئی ہے کہ اسے احتاف نے نہ صرف اس بات کو قبول کیا بیکہ اس پر قرآن وسنت سے دلائل فراہم کیے اور اس پر وارد شدہ بات کو قبول کیا بیکہ اس پر قرآن وسنت سے دلائل فراہم کیے اور اس پر وارد شدہ وغیرہ ملاحظہ کر لیجئے)۔

اگر مخالفت کی ہوتی

اگران دونوں اہل علم نے متفقد مین کی مخالفت کرتے ہوئے یہ بات کہی ہوتی ہوئے یہ بات کہی ہوتی تو بات کہی ہوتی تو تمام متاخرین احناف ان کی بات کو یہ کہتے ہوئے مستر دکر دیتے کہ ہم متفقد مین کی بات وقول کو ہی مانیں گے۔ مگراہے ہرایک نے قبول کیا۔

اور اسے ہی احناف کا موقف قرار دیا کتب احناف کے صفحات اس

پرشاہد عادل ہیں۔

سے ہی حق قرار دیا

اول تو اس موقف ہے کسی نے اختلاف ہی نہیں کیا ہر جگداس کی تائید
کی اور اگر کسی نے اختلاف ذکر کیا تو وہاں اسی موقف کو حق وصواب قرار دیا۔
مختار واضح اور حق وصواب میں جو فرق ہے وہ کسی پر مخفی نہیں، اگر بقول آپ کے

یہ صرف چند متاخرین کا موقف ہے تو اسے تمام نے حق وصواب کیسے کہہ دیا ہے؟ بلکہ انہیں جاہیے تھا کہ وہ واضح کرتے کہ چونکہ متقد مین کا بیہ موقف نہ تھا ہیہ صرف ان متاخرین کا ہے اس لیے ہم اے حق وصواب تو کیا مختار و راج مجھی قرار نہیں دیتے لیکن تمام احناف نے اسے حق وصواب ہی قرار دیا اس پر پیچھے بھی کچھ گفتگو آئی تھی۔

تثين حواليه جات

یہاں احناف کے یہ تین حوالہ جات ملاحظہ کر سیجئے۔

امام محمد بن ولی از میری (۱۱۰۳) ملاخسرو کی عیارت ''واها النبی علیه

السلام فريما بعلمه " ك تحت لكه سي

اختلفوا فی ان النبی علیه ال بارے میں اختلاف ہے کہ افہام مقصود ہے بلکہ عوام کے لیے

السلام هل علم المتشابهات حضور عليه متثابهات كاعلم ركحة اولا قيل لا وقيل اتباعة بل هي بي يانبين؟ يعض نے كما تتبعين كا

مما لا يمكن بيانها للعامة

(المظهري، ١٣٠٢) - ان كابيان نامكن ب اگر بقول آپ کے تمام متقدمین کا بیموقف نہیں صرف متاخرین کا ہے تو پھران تمام اہل علم كا اسے حق اور دوسرے موقف كو غلط قرار دينا مناسب ہوگا؟ كم ازكم بنده ان ابل علم كے بارے ميں بي تصور نبيں كرسكتا۔

يمى بات برى تفصيل سے امام فخر الدين نے كى ہے امام نے سورة

الرحمٰن كي تنسير مين بيه سوال الضاياب كيف يفهم قوله تعالى علم الله تعالى كے ارشاد كرامي "الله نے القرآن مع قوله تعالىٰ وما يعلم قرآن سکھایا" کامفہوم کیا ہو گا جبکہ تاويله الا الله دوسرا ارشاد مبارکہ ہے متشابہات کی تاویل اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔ لینی ایک آیت مبارکہ سے معلوم ہوتا ہے کہ تمام قرآن سکھایا لیکن دوسری آیت بنا رہی کہ بچھ کے بارے میں نہیں بتایا اس سوال کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں دوسری آیت کے بارے میں مفسرین کی دوآراء ہیں۔ بعض" الا الله" ير وقف نبيس كرت بلكه الراسخون كا اس يرعطف مانة ہیں تو اب ان لوگوں کے نز دیک تمام معانی قرآن راسخین بھی جانتے بين للندا ال صورت مين اشكال بي ختم كيونكه جب ويكر راتخين جانة بن تو حضور عليه بطريق اولى جانة بين-بعض لفظ الله ير وقف كرتے بين ، ان ير اشكال وارد ہو گا جب كچھ ہیت کا معنی بندے نہیں جانتے تو پھر تمام قرآن سکھانے کا کیا معنی ہوگا؟ اس کے دوجوابات دیئے۔ بندے اگر جدان آیات کا قطعی معنی نہیں جانے مگر بفذر طاقت وامکال اللہ کے سوانہ جاننے کا معنی یہ ہے۔ ما غیرہ فلا بعلم من تلقاء نفسہ کہ اس کے علاوہ از خود کوئی نہیں مائے یعلم فیکون اشارہ الی ان جان سکتا جب تک اللہ نہ بتائے ہے اس

كتاب الله تعالى ليس كغيره طرف اشارہ ہے کہ کتاب اللہ دیگر من الكتب التي ستخرج مافيها سنت کی طرح نہیں جن ہے محض قوت ذکاوت و علوم کے ذریعے بقوة الذكاء والعلوم مسائل كااستنباط كرلياجاتا ہے۔ (مفاتيح الغيب، ٢٤: ٣٣٤) یعنی اس کے متعدد مقامات اللہ تعالیٰ کی عطا ہی سے جانے جا مکتے ہیں۔ حقیقت یمی ہے اويران دونول بزركول في "وما يعلم تاويله الا الله" كا جومفهوم لکھا ہے کہ کوئی اینے طور پر ان کی تاویل نہیں جان سکتا ہاں اللہ تعالیٰ کے بتانے پرکوئی پابندی نہیں۔ اور نہ ہی اس آیت کی اس پر دلالت ہے۔ متعدد اہل علم نے يبي مقبوم بيان كيا ہے اور جارا ذہن بھي اس يرمطمئن ہوتا ہے۔ بجھ حوالہ جات احناف کے ہی حاضر ہیں۔ قاضى ثناء الله ياني يتى بهى حنفي بين ان كاحواله اوير كزرا امام یکی رہاوی ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں۔ معناة انه لا يعلمه احد الا الله الله الله الله الله الله بنفسه لانه لا يعلمه احد متتابهات كالمعنى از قود الله تعالى کے سوا کوئی نہیں جانتا اس کاریمعنی اصلالجواز ان يعلمه بالهام نہیں کہ اے کوئی جان ہی نہیں سکتا (حاشیہ المنار، ۳۱۸) کیونکہ اللہ کے بتانے سے آدمی

اس آیت مبارکہ بر گفتگو کرتے ہوئے مولانا بحر العلوم عبدالعلی انصاری لكصة بيل-

واصح رہے فریقین (منکرومثبت) کے دلائل علم اور عدم علم تھی پر فٹ آتے ہیں جیسا کہ محکمات کاعلم نسبی ہے، اس میں نزاع و اختلاف کے بعد كوئي نبيس البية علم تشفى ميس كوكي اختلاف نہیں کیونکہ وہ تو بغیر اختیار

واعلم أن دلائل الفريقين منطبقة على العلم بالكسب وعدمه كما في المحكمات فلا يبعد أن يكون النزاع فيه لا في العلم الكشفي الذي يناله من غير اختيار من العبد

(فواتع الرحموت، ۲، ۲۲) (كسب) عاصل بوجاتا -

علامه عبدالحلیم لکھنوی فرماتے ہیں وقف الا اللہ پر ہی ضروری و لازمی ے۔ اب اعتراض اٹھا۔

ال سے لازم آ جائے گا کہ رسول الله علی مشابهات کے عالم و حاننے والے تبیں۔ يلزم على هذا ان الايكون الرسول عليه السلام عالمأ بالمتشابه

حالانكه آب علي البقين أنبيل جانے والے بين، اس كا جواب ان

الفاظ مين دياب

بے تو نی علیقہ وی کے ساتھ اس

ان المعنى (وما يعلم تاويله) (وما يعلم تاويله) كا مفهوم يه بدون الوحى (الا الله) فالنبى بدون الوحى (الا الله) فالنبى بدون الله كه اس كى تاويل بغير وحى (الا الله الله) فالنبى الله كه اس كى تاويل بغير وحى (الا الله الله عنان عالما بتاويله بالوحى الله ) الله كے سوا كوئى نبيس جانا

کی تاویل جانتے ہیں اس کے علاوہ (قمر الاقمار، ١٨٥،١)

قارئین دیگرحوالہ جات کے لیے قسط اول کا مطالعہ کریں۔

نہایت ہی خوبصورت

مولاتا بحر العلوم عبدالعلى تحد انصارى نے "وحا يعلم تاويله الا الله"

-U!

کامفہوم بیان کرتے ہوئے لکھا۔

مفہوم یہ ہے کہ ٹیڑھے لوگ فتنہ کی طلب میں ان کی تاویل کرتے ہیں حالانکہ ان کی تاویل اللہ تعالی اور راسخين جانتے ہیں تو علم تاویل فقط ان رائحین کا حصہ ہے جو فتنہ بریا نہیں کرتے بلکہ تمام پر ایمان رکھتے

فيكون المعنى الله اعلم ان الزانغين يبتغون الفتنة ويبتغون تاويله مع ان التاويل لا يعلمه الا الله والراسخون في العلم فليس علم التاويل الاحظ الراسخين ولا يبتغون الفتنة بل يؤمنون بالكل .....

پھر اصحاب کرامات اولیاء کرام سے منقول ہے کہ وہ متشابہات کی تاویل تاویل سے آگاہ ہوتے ہیں جبکہ وہ شدید ریاضاتھم ریاضات اور قومی مجاہدات سے گزر والمجاهدات كراعلى مقام يات بين تواس حال

اس کے بعد فرماتے ہیں۔ ثم انه قد نقل عن الاولياء الكرام اصحاب الكرامات میں بغیر قصد وکسب اور طلب ان پر
ایسے علوم کا فیضان ہوا کہ نہ کسی آئھ
نے دیکھا نہ کسی کان نے سنا اس
حصول یقین کے بعد ظنون ، حق کو
فنانہیں کر سکتے تو حق یبی ہے جو ہم
نے تاویل آیت میں لکھ دیا ہے۔

القويمة وخلعهم ابدانهم و انخراطهم في اعلى العلين فأنه يفاض عليهم عند هذه الحال علوم وهي من غير قصد وطلب وكسب وما لاعين رأت ولا اذن سمعت فعند طلوع شمس هذا ليقين لا تغنى الظنون المذكورة من الحق شياء فالحق ماذكر نا في تاويل الاية

(فواتح الرحموت، ۲۴،۲)

حعزت مجدد الف ثانی ، حضرت مرزا مظهر جانان اور دیگر اہل معرفت

نے کہا ہے کہ جمیں بھی متشابہات کاعلم عطا ہوا ہے، ان تمام اولیاء کونعوذ باللہ کوئی حصونا قرار نہیں دیے سکتا، لابندا ضروری ہے کہ ایسی راہ تلاش کی جائے گی کہ ان تمام میں موافقت و تطبیق ہو جائے۔

اقوال مين موافقت

ای وجہ سے مولانا بحر العلوم نے بہت ہی خوبصورت بات کہی کہ سلف اور متقدمین جو کہتے تھے کہ ان کا مفہوم نہیں جانا جا سکتا تو ان کا مدعی یہ تھا کہ کوئی کسب و نظر سے آنہیں نہیں جان سکتا وہ اللہ تعالیٰ کی عطا کے مئر نہ تھے اور

متاخرین نے بھی یمی بات کہی ہے کہ ہم اپنی قوت سے تو ان کا معنی تہیں جان سيحظ مر الله تعالى كى عطا سے يا سكتے ہيں للبذا ان اقوال ميں موافقت ہے برگز اختلاف نہیں، مولانا موصوف کے الفاظ ہیں۔

اسلاف نے عدم مغہوم متثابہات سے بیہ مراد لیا کہ کسپ و نظر سے انہیں نہیں یایا جا سکتا اور یہ کیسے ہو سکتا ہے جب صحابہ کرام ان کی تاویل ہے منع کیا کرتے اور حدیث مرفوع میں بھی اس طرح موجود ہے یہ اشارہ ہے اس طرف کہ ان کا اجتہاد کے ذریعے علم محال ہے اور اليها كيول نه جو كه نهي قعل اختياري سے ہوا کرتی ہے۔ حضرت ام المومنين اور قطب زمانه حضرت عمر بن عبدالعزيز ہے جومنقول ہے كہ را تخین کاعلم یہاں تک ہی ہے بی 

والسلف انما راموا بعدم مفهو مية المتشابهات عدم المفهو مية با لكسب والنظر كيف وان الصحابة رضوان الله عليهم كانوا ينهون عن تاويل المتشابه لعمد الوصول اليه وكذا وقع في الحديث المرفوع وهذا يشير الى ان المستحيل العلم به بالراني كيف والنهى لايكون الاعن فعل اختیاری و معنی ماروی عن ام المومنين وقطب زمانه عمر بن عبدالعزيز ان علم العارف الكامل بالله (فواتح الرحموت،٢٠،٢٢)

### معاملہ ہوجاتا ہے

اگر اہل علم کی اس رائے کوشلیم کرلیں تو معاملہ حل ہو جاتا ہے، وقف بھی الا اللہ پر رہا، قرآن پر اعتراضات کا دروازہ، بھی بند ہو جائے گا، کلام و خطاب كا باطل، بے فائدہ اور لغوہ ونائجى لازم نہيں آئے گا اور اہل علم كے اقوال میں بھی موافقت وتطبیق ہو جائے گی۔

# متقذمين ومتاخرين كااختلاف

متقتر مین و متاخرین کے درمیان جو اختلاف ملتا ہے وہ پیہ ہے کہ متقدمین آیات متشابهات کی تاویل به کہتے ہوئے نہیں کرتے تھے۔ که راتخین فی العلم ان كاعلم نبيس ركھتے مرمتاخرين ان كى تاويل كرتے ہيں، ان ميں بشمول احناف یداختلاف برگزنہیں کرتے کدرسول التعلیقی متنابہات کاعلم رکھتے ہیں یا نہیں اگر چہ کتب عقائد وتفسیر اس سے مالا مال ہیں مگر آئے چند تصریحات احناف ملاحظه كر ليحقيه

امام عبدالعزیز بخاری (۷۳۰) اس حقیقت کو آشکار کرتے ہوئے لکھتے

باوجود طريق سلف زياده محفوظ اور اعراض کیا اور متشابہات کی تاویل کی کیونکہ اہل بدعت و ہوائے زمانہ

ثم الخلف مع كون هذه الطريقة اسلم واعم نفعاً عدلوا عنها تافع تھالیکن ظف نے اس سے لظهور اهل البدع ولاهواء بعد انقراض زمان السلف وتمسكم

تو متاخرین نے مجبور ہو کر ان کے دلائل کی تردید کی خاطر ان میں تاویل کی اس وجہ سے کہا جاتا ہے طريقه سلف زياده محفوظ اور طريقه خلف زیادہ پختہ ہے۔

بالمتشابهات في اثبات مذابهم الباطلة فاضطر الخلف الى الزامهم وابطال دلائلهم فاحتاجوا الى التاويل ولهذا قيل طريقة السلف اسلم وطريقة الخلف احكم

(كشف الاسوار، ١، ١٥٢)

علامه سعد الدين تفتازاني (29٢) نے بداعتراض اٹھايا كه كوئي آيت قرآنی ایسی نہیں جس کی تفسیر تنہ کی گئی ہو اور اس پر کسی نے طعن بھی نہیں کیا، امت کا پیمل بتا رہا ہے کہ متشابہ میں توقف کے عدم و جوب يرتقرياً اجماع ہے اس كا جواب ديتے ہوئے لكھا۔

ان التوقف مذهب السلف الا ﴿ تُوتَفُ اسلام كَا مُدْبِ تَهَا مَكُر جب انه لما ظهر اهل البدع الل بدعت بيدار ہو گئے اور انہول وتمسكوا بالمتشابه في ارائهم نے تشابهات سے اپنے باطل عقائد الباطلة اضطر الخلف الي ثابت كرنے كى كوشش كى تو متاخرین نے مجبور ہو کر ان کے اقوال کی تریدد کے لیے متشابہات

التكلم في المتشابه ابطالا

ملکہ اس پر علامہ نے خود اعتراض اٹھایا کہ ان کی تاویل خلف ہی نے تہیں کی بلکہ قرن اولی و ٹانی میں بھی ان کی تاویل ملتی ہے۔

حتی کہ صحابہ اور تابعین ہے منشابہات کی تاویل منقول ہے حضرت ابن عبايها رضى الله عنها فرمايا كرتے راسخين متفايه كى تاويل جانة بي اور من بھي ان جانے والول میں سے ہول۔

حتى نقل تاويل المتشابهات عن الصحابة والتابعين وعن ابن عباس انه کان يقول الراسخون في العلم يعلمون تاويل المتشابه وانا ممن يعلم تاويله

(التلويع: ١، ٢٩٥)

مولانا بحر العلوم عبدالعلی محمد انصاری (۱۲۲۵) مقتدین و متاخرین کے اس اختلاف يريون روشي دالتے بيں۔

واضح ري سكف كالمدجب ان آيات و احادیث میں یمی ہے کہ ان پر ايمان ركها جائے اور ان كى تقصيل و كيفيت نه يوچي جائے ..... ليكن متاخرین نے ان تمام نصوص کی

اعلم ان منعب السلف في امثال هذه الايات والاحاديث ان يوهن بها ولا يسئل عن كيفيتها ..... والمتاخرون اولوا تلك النصوص من كلهم

(فواتح الرحموت، ۲،۲۸) تاویل کی ہے۔ امام ابن امير الحاج (٨٤٩) متقدمين كا موقف بيان كرنے كے بعد

وذهب اكثر المتاخوين الى ان اكثر متاخرين كا غرب كى ہے كه الراسخ يعلم تاويل المتشابه راتين تشابهات كاعلم د كھتے ہيں۔ (التقرير والتحبير ، ٢١٢،١)

سیخ محمد علاؤ الدین حصنی ، مقطعات کی مثال ''الم'' و بے کر لکھتے ہیں۔ ان پر ایمان لایا جائے کئین تاویل فنؤمن بها ولا نوؤل خلافا نہ کی جائے کیکن اکثر متاخرین نے لاكثر المتاخرين (افاضة الانوار ، ٩٦) ال الانوار ، ٩٦) امام ابن عابدین شامی نے اس کی شرح میں لکھا یہی وجہ ہے کہ وہ مقطعات کو انہوں نے اساء سور پر يحملون اسماء المقطعات محمول کیا اور وجہ سے رضا اور پذ على اسماء السور ويجعلون الوجه مجاز عن الرضى واليد ے قدرت مراد لی ہے۔ عن القدرة (نسمات الاسمار ، ۲۹) شخ یکی ربادی (۹۳۲) عاشیه شرح المتارمیں رقمطراز ہیں۔ ذهب اكثر المتاخرين وعامة اكثر متافرين، تمام معتزله اور آئمه المعتزلة وائمة التفسير الى ان تفير كا ندب يهى ہے كه رائلين متشابہات کی تاویل جانتے ہیں۔ الراسخ يعلم تاويل المتشابه (حاشیه رهاوی ، ۲۲۷) مستنخ ابن الملک (متاخرین کی مجبوری کی وجه) واضح کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ لان انزال القران لا نتفاع العباد ﴿ وَآنَ كَا نُرُولُ بِنْدُولَ كَا فَاكَدُهُ فلولم یعلمہ غیر اللہ تعالیٰ کے لیے ہے اگرا۔ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی نہ جانے تو طعن کرنے ح الممنار لابن ملک، ٣٦٨) والون كوموقع أل جائے گا۔

پھر ہمیں اس پر بھی ضرور متوجہ ہونا جاہیے کہ امت کے اہل علم نے اس یر جو دلائل دیئے اور کہا اگر ہم متشابہات کاعلم حبیب خداعظی کے لیے تتعلیم نبیں کرتے تو متعد دخرابیاں اور اسلام وقرآن پر اعتراضات بلکہ خود باری تعالیٰ کے تخاطب يرحمله بموجائے گاجس كا از الد دشوار ہو گا۔ ا\_ فائدہ تخاطب ماطل مثلًا تمام اہل علم خصوصاً احتاف نے کہا لازم ہے کہ حضور علیاتی کے لیے متشابهات كاعلم مانيس ورنه فائده تخاطب باطل موجائے گا۔ ملا احمد جیون (۱۱۳۰) کے الفاظ ہیں کہ آپ سیالیتے کے لیے ان کاعلم ماننا لازم --ورنه تخاطب کا فائدہ ہی باطل ہو والاتبطل فائدة التخاطب مولانا عبدالحليم تكھنوى (١٢٩٥) نے واضح كيا كه يہاں تخاطب سے مراد\_ حضور علی کے ساتھ تخاطب ہے۔ بالنبي عليه السلام مولانا محمد برکت الله لکھتے ہیں احناف جو کہتے ہیں کہ متشابہات کاعلم کوئی نبیں رکھتا اس سے مراد امت ہے۔ وأما في حق النبي عنت فكان رما معاملة حضورعا كا تو آبكو به معلوم بين ورنه فائده تتخاطب باطل فائدة (احسن الحواشي، ٢٥)

قاضی ثناء الله بانی ین (١١٢٥) كے الفاظ میں اگر ہم يه بات تتليم نه تو خطاب کا فائدہ سے خالی ہونا والا يخلوا لخطاب عن الفائدة (المظهرى، ١٣٠٢) لازم آئے گا۔ مولانا بحر العلوم عبدالعلی محمد انصاری (۱۲۲۵) نے بڑے ہی واشگاف الفاظ مين لكها بدرائ كما تستالية متابهات كاعلم ركهت بين اليق و بير كيول نه ہو كيونكه جو خطاب مفہوم كيف لا والخطاب بما لايفهمه نہ ہو وہ اللہ تعالیٰ کے شایان شان المخاطب لا يليق بجنابه تعالى بي جبيل ـ (فواتح الرحموت، ٢:٢) ٢ \_ يعقلي و بے وقوفي انہوں نے اسے یوں بھی بیان کیا کہ اگر ہم مان لیس کہ حضور علیہ جھی ان آیات و کلمات کا مفہوم نہیں جانے تو یہاں بے وقوفی لازم آئے کیونکہ ایا تخاطب تو بے وقوفی ہی ہوتی ہے جس سے اللہ تعالی اور اس کا رسول اللہ یقیناً بری اور بالاتر ہیں۔ علامه محمد فیض الحن سہار نبوری نے تعریف متشابہ کی وضاحت میں لکھا جی دنیا میں امت کو خبر نہ ہو سکے رہا رسول علیہ کا معاملہ تو سکے رہا رسول علیہ کا معاملہ تو سکے سابقہ وقت نزول سے ہی انہیں جانے ہیں آپ کے لیے ان مشابہات اور دیگر قرآن میں کوئی تفریق نہیں۔

كيلا يلزم السفه لان التخاطب تا كه سفاجت و بے وقوفي لازم نه آ جائے کیونکہ غیر مفہوم خطاب کرنا لايفهم المخاطب سفه (عمدة الحواشى، ٢٢) بوقوفى بوتا ہے۔ حاشیہ اصول شاشی میں مولانا محد برکت اللہ نے بھی یہی الفاظ نقل کیے (احسن الحواشي ، ٢٥) ۲۔ ہے معنیٰ خطاب بعض نے دلیل ہوں بیان کی اگر ہم مان لیں کہ حضور علیہ ان کاعلم نہیں رکھتے تو بیرخطاب بے معنی ہو کررہ جائے گا اور کلام الی کا بے معنی ہونا باطل ہے تو ایسے ہو گا جیسے کوئی انگلش میں انگلش نہ جانے والے سے گفتگو کرے تو دہ اس ہے کھے نہ مجھ یائے۔ ملا احمد جیون (۱۱۳۰) اس دلیل کو ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں۔ ویصیر التخاطب بالمهمل اس سے خطاب کرتا ہے معنی ہوگا ا بربکالتنکلم بالزنجي مع العربي جيے جيش کي عربي سے گفتگو کرے۔ (نور الانوار، ۹۳) مولانا حسین احمد ہرداوری مدرس و بوبند کے شرح اصول الشاشی میں الفاظ ہیں۔" ورنہ حضور علیہ کے لیے اس کا خطاب کرنامہل ہو جائے (نجوم الحواثي، ١٧٩) ۔ مولانا محمد برکت اللہ نے حاشید اصول شاشی یجی الفاظ لکھے۔ ویصیر التخاطب بالمهمل ورند خطاب بے معنی کے ساتھ ہوگا

كالتكلم بالزنجى مع العربى جيے كوئي حبثي كى عربى ہے گفتگو (احسن الحواشي، ٢٥) كر\_\_\_ سم۔وعدہ الٰہی کی خلاف ورزی الل علم نے بیر بھی تصریح کی کہ اللہ تعالیٰ نے حضور علیہ سے وعدہ قرمایا كة قرآن كابيان ميرے ذمه ہے سورة القيامه ميں ارشاد ہے۔ مجرہم پر ہے قرآن کا بیان۔ ثم ان علينا بيانه. دوسرے مقام پر قرمان ہے۔ الوحمن علم القوآن رحمٰن نے قرآن سکھایا۔ اب اگر ہم مان لیں کہ حضور علیہ متنابہات یعنی قرآن کے پچھے حصہ کو جانتے ہی نہیں تو پھر وعدہ النی کی خلاف ورزی لازم آئے گی جوسراسر باطل ہے، قاضی ثناء الله یانی بی کی متعدد عبارات پیچھے گز ریجکی ہیں یہاں صرف ایک جمله ذكركيا جاربا ہے كماكر بم بيات تتليم ندكريں تو۔ يلزم الخلف في الوعد وعده اللي كي خلاف ورزي لازم (المظهري، ۱: ۱۳) - آئےگي۔ ۵\_قرآن برطعن بعض اہل علم نے یہ دلیل بھی ذکر کی کہ اگر ہم مان کیں کہ حضور علیہ اللہ ہم ہور علیہ اللہ ہمی بعض قرآنی حصص سے واقف نہیں تو کفار کو قرآن پر طعن کا موقع ہاتھ آ جائے گا کہ اس میں ایسے الفاظ وآیات بھی ہیں جو بے معنی اور لغو ہیں حالانکہ یہ بات ہرگر درست نہیں۔



### بذريعه وحي يابذريعه اجتهاد

ایک معاملہ آپ نے میجی اٹھایا کہ ابھی تک واضح نہیں ہوا کہ اگر آپ علی مثابهات کاعلم رکھتے ہیں تو بیعلم بذریعہ وی ہے یا بذریعہ اجتهاد؟ اس سلسلہ میں گذارش بیہ ہے کہ ہم نے سوئے حجاز فروری میں قسط نمبر اسے تحت اس حقیقت کوخوب واضح کردیا تھا کہ ان کا علم آپ علیہ کو بذریعہ وی ہے، آپ عَلَيْنَا لَهُ كُواس مِيں اجتهاد كى ضرورت ہى بيش نہيں آتى تمام حوالہ جات وہاں ملاحظہ كريں بھے يہاں بھى درج كيے ديے ہيں۔

حضورعليسة يرمتشابه ازخود آشكار

آئمہ امت نے حضور علیہ کے اجتہاد میارک کے مقام و مرتبہ کو اشکار كرتے ہوئے لکھا ہے كہ باتى مجتهدين كومشترك، مجمل، خفى اور متشابه وغيرہ كى مرادے واقفیت کے لیے زندگی بھر محنت کرنا پڑنی ہے لیکن اللہ نے اپنے حبیب عليات كواس سے بالاتر فرما ديا ہے، يہ تمام آپ عليات ير از خود آ شكار موجاتي ميں اور آپ علی کو ان میں کسی غور و فکر کی ہر گز مختاجی و مجبور ی نہیں۔ آپئے علماء احناف ہی کی زبانی کھے حوالہ جات ساعت سیجئے۔

امام ابن امير الحاج (٨٤٩) رقمطراز بين كه مجتهدين امت ان مذكوره الفاظ وكلمات مين سدامحنت ومشقت اور اجتهادے كام ليتے ہيں مگر اما النبی علی فکل هذا واضح صبیب فداعی پر بیتمام کے تمام لدیه بلا اجتهاد بلا محنت و غور و فکر آ شکار و واضح

(التقرير . ٣: ٣٩٢) هوتے بيں۔

ای طرح علامہ محد امین بادشاہ (۹۸۷) سرور عالم اللی کے مقام علمی کو یول واضح کرتے ہیں۔ كدآب الله ي ان تمام كى مراد از واما النبي عَلَيْكِ فالمراد عنده خود ظاہر و روش ہوتی ہے آپ کو کسی ظاهر بين لايحتاج الى نظر نظر وفكر كى محتاجي نہيں۔ واجتهاد (تيسير التحرير، ١٨٣،٣) س\_ جے جل کر لکھا کہ مجتبدین کومشترک، مجمل اور ان کے دیگر ہم مثل کی معرفت کی ضرورت پیش آتی ہے۔ و کل ذلک ظاهر عندہ ملائقہ کین بیتمام کے تمام حضور علیہ پ ظاہر و آشکار ہیں لہذا حضور علیہ کو لايحتاج الى نظر وفكر (ایضاً، ۱۸۴) کسی اجتهاد وفکر کی مختاجی نہیں۔ يبى بات مولانا بحر العلوم عبدالعلى محد انصاري (١٢٢٥) نے ان الفاظ میں بیان کی ہے علامہ محت اللہ بہاری کے الفاظ" مو فی حقه مالیاللہ القياس فقط " كامفهوم واضح كرت موئ رقمطرازي -لا معرفة المنصوصات (لان منصوصات كى معرفت كے ليے غور و اجتهاد کی ضرورت نہیں کیونکہ تمام المرادات) من النصوص (واضحة عندہ علیہ و آلہ الصلاۃ و السلام نصوص کی مراد آپ علیات پر واضح (فواتح الرحموت، ۱۸،۲) ہوتی ہے۔ (فواتح الرحموت، ۱۸،۲) ہوتی ہے۔ اس کے بعد بھی معاملہ واضح نہیں تو پھر واضح کیسے ہوگا؟

# مقطعات ازقبيل متشابهات

ہم نے مولانا شبیر احمد عثانی دیوبندی کا حوالہ دیا تھا کہ حروف مقطعات الله تعالی اور اس کے رسول اللہ کے درمیان راز کا درجہ رکھتے ہیں۔ اس پر آپ نے کہا، ہوسکتا ہے، مولانا موصوف مقطعات کو متثابہات سے ہی نہ مانتے ہوں، اس معاملہ میں ہماری گزارش بیے کہ بہاں دیکھنا بیضروری ہے کہ مقطعات کے بارے میں مختار موقف کیا ہے؟ وہ تو یکی ہے کہ بیاز قبیل متشابہات ہیں حتی كه اصول فقه مين متشابه كي مثال مي مقطعات دي كئي ہے جو كسي كو مخفى نہيں۔ اس کے باوجوداس پر چندتصریحات ذکر کیے دیتے ہیں۔

امام فخر الاسلام بزدوی (۴۸۲) نے متشابہ کی مثال دیتے ہوئے لکھا۔ وهذا يقابل المحكم ومثاله تتابيمكم كے مقابل ب اور ان كى مثال اوائل سور میں مقطعات ہیں۔ المقطعات في او ائل السور

(اصول بزدوي مع الكشف، ١٠٠١)

اس کی شرح میں امام عبدالعزیز بخاری (۷۳۰) نے لکھا مقطعات کے بارے میں دواقوال ہیں۔

## یہ متشابہات میں سے ہیں۔

ان پر اللہ تعالیٰ عام مخلوق کو مطلع الامن شاء منهم فیجب الایمان نہیں فرماتا البتہ ہے جا ہے عطا بھا و لا یطلب لھا التاویل فرماتا ہے ان پر امان رکھنا ضروری ہے اوران کے معانی کے دریے ہے۔ اوران کے معانی کے دریے

لم يطلع الله عليه الخلائق

مجھ لوگ انہیں متشابہات میں سے نہیں مانتے لہذا وہ ان کی تاویل كرتے ہيں۔ اس كے بعد قول اول كو اكثريت كا قول قرار ديتے ہوئے لکھا۔ چونکہ اول تول اکثریت کا ہے لہذا ولما كان القول الاول قول الاكثر اختاره المصنف مصنف نے اسے ہی اختیار کیا۔ (كشف الاسرار، ١: ١٥٥) امام ابوالبركات عبدالله بن احد سفى (١٥٠) اين مشهورمتن المتاريس متشابه کی مثال یوں دیتے ہیں۔ مثلًا سورتول کی ابتداء میں كالمقطعات في اوائل السور (المنارمع نور، ۹۳) مقطعات اس کی تشریح کرتے ہوئے ﷺ محمد علاؤ الدین حنفی کہتے ہیں۔ مثل الم فنؤمن بها ولا نوؤل جيے الم بم ان ير ايمان كھتے ہيں مر خلافاً لا كثر المتاخرين ال كى تاويل نبيل كرتے بخلاف (افاضة الانوار، ٩٦) اكثر متافرين-الله بهاري لكص بي سورتوں کی ابتداء میں حروف المتشابه كالحروف في اوائل 🗓 السور واليد مقطعات اورلفظ يد وغيره\_ (مسلم الثبوت مع فواتح، ٢٨،٢) امام نظام الدين شاشي كے الفاظ ہيں۔ منشابه کی مثال مورتوں کی ابتداء میں

المقطعات من اوائل السور حروف مقطعات بين ـ

(اصول الشاشي ، ۲۵)

قاضی ثناء اللہ یاتی بی (۱۱۲۵) نے ای قول کو مختار نہیں بلکہ حق قرار دیتے ہوئے لکھا۔

میرے نزدیک حق کی ہے کہ مقطعات متثابہات میں سے ہیں اور یہ اللہ تعالی اور اس کے رسول علی کے درمیان راز ہیں جن سے مقصود عام مخلوق کا افہام نہیں بلکہ

والحق عندى انها من المتشابهات وهي اسرار بين الله تعالى وبين رسول عَلَيْكُ لم يقصد بها افهام العامة بل افهام الرسول مَلْكِلُهُ

(المظهرى ، ١: ٠٠) افهام رسول مالله مقصود ہے۔ صاحب مرقاۃ الوصول نے بھی متشابہ کی پہلی قتم بیان کرتے ہوئے

یہ لفظ منشابہ ہے جس سے کوئی شی

وهو متشابه اللفظ ان لم يفهم منه شئ كمقطعات اوائل السور مجميس آتى مثلًا مقطعات\_

٨۔ واكثر عبدالكريم زيد ان نے متناب كى وضاحت كرتے ہوئے اصوليين کے حوالہ سے لکھا۔

مثلو اله بالحروف المقطعة في انہوں نے متثابہ کی مثال سورتوں کی اوائل السور کما مثلو اله ابتداء میں حروف مقطعات دی ہے بایات الصفات بھی مثال جیما کہ آیات صفات بھی مثال

(الوجيز في اصول الفقه، ٣٥٣)

کھ اہل علم تو صرف ان اوائل سور اور اقسام کو ہی قرآنی متشابہات قرار کے دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ ان کے علاوہ قرآن میں متشابہات موجود ہی مہیں، شیخ ابو محم علی بن حرم اندلی (۴۵۲) کی یہی رائے و تحقیق ہے۔ ان کے الفاظ ہیں۔

ہم قرآن میں سورتوں کی ابتداء میں آنے والے حروف مقطعات اور افسام کے علاوہ کسی منتابہ کو نہیں پاتے۔ ان دو انواع کو ہی منتابہ کشابہ کشابہ کشابہ کشابہ کشابہ کشابہ کا اور انہی کی تاویل کشابہ کے ہیں اور انہی کی تاویل سے ہمیں منع کیا گیا ہے۔

فلم نجد في القرآن شياء غير ما ذكرنا حاشا الحروف المقطعة التي في اوائل السور وحاشا الاقسام التي في اوائل السور ايضا فعلمنا يقينا ان هذين النوعين هما المتشابه الذي نهينا عن اتباعه

(الاحكام، جز ٣: ١٢٣)

جب اہل علم خصوصاً احتاف کے بال مختار یہی ہے تو پھر مولانا عثانی احتاف کے بال مختار یہی ہے تو پھر مولانا عثانی احتاف کا جن موقف لیس سے نہ کہ دوسرا، البتہ اگر انہوں نے کسی جگہ تضریح کردی ہوکہ میں انہیں متتابہات ہے۔ ہوکہ میں انہیں متتابہات ہے۔

#### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

محترم مفتی محمد خان قادری صاحب نے حضور نبی کریم علی کیائے متثابهات كاعلم ثابت كرنے كيلئ ائى تحريى بحث كى جارفتطوں ميں جو دلاكل دیے تھے بفضلہ تعالیٰ ہم نے دوقسطوں میں ان کے جوابات دینے کے ساتھ ان کے دعویٰ پر پچھ اعتراضات اور معارضات بھی پیش کئے اور ان ہے وضاحت طلب کی تھی کہ پہلے پہتو واضح کریں کہ آپ حضرات حضور نبی کریم علیہ کیلئے جو متشابهات كاعلم مانت بين وه علم آي اليستينية كو بذريعه وحي حاصل مواتفا يا كه آپ نے اجتہاد کے ذریعہ سے حاصل کیا تھا تا کہ اس وضاحت کے بعد آگے بحث آسان ہو جائے، ہماری بحث کے بچھ حصد کا خلاصہ محرم قادری صاحب این یانچویں قبط کے آغاز میں یوں پیش کرتے ہیں کہ محترم مولانا قارن صاحب کے جواب کا تجزید بندہ نے جاراتساط میں کیا اس پران کی طرف سے جواباً جو کچھ لکھا کیا اس نشت میں ہم اس پر گفتگو کرنا جاہ رہے ہیں، ان کی گفتگو کا خلاصہ سے متقدمين احناف حضور علي كيائية كيلية متثابهات كاعلم نهيس مانة -سیدنا صدیق اکبر سے قول گرای لکل کتاب سِر کامعنی بہ ہے ک حضور مالیت محلی متشاہمات ہے آگاہ نہیں۔

ممکن ہے کہ مولا نا شبیر احمد عثانی حروف مقطعات کو متشابہات ہی ہے نه مانتے ہوں۔ علماء دیو بندے ذھول ہو گیا ہے۔ علماء احناف کے متفقہ نظریہ پر کوئی حوالہ نہیں آیا۔ یہ واضح نہیں کیا کہ آ سے علیہ کو متنابہات کاعلم بذرعہ وی ہے یا بذریعہ اجتهاد\_ آیئے ہماری گزارشات ملاحظہ سیجئے۔(ماہنامہ سوئے تجازس ۲۸ ماہ سمبر،۲۰۰۹ء) اس کے بعد محترم مفتی قاوری صاحب نے ہماری اس بات کہ متفتر مین احناف حضوعاً الله تشابهات كاعلم نهيس مانتے پر تنجرہ كرتے ہوئے يانچويں قبط میں اقوال صحابہ مل عنوان قائم کر کے لکھا کہ جمارا دعویٰ بیہ ہے کہ جمہور احناف ہی نہیں بلکہ تمام امت کا اتفاق ہے کہ حضور علیہ متثابہات کا علم رکھتے ہیں اور کوئی حنقی عالم اس کا منکر نہیں ، نہ متقدم اور نہ متاخر۔ (ص ۴۸) يبى وعوى محترم مفتى قاورى صاحب يهلي بھى كر يكے ہيں جس كے جواب میں ہم نے لکھا تھا کہ احناف و ما یعلم تاویلہ الا الله پر وقف کو لازم مانے ہیں جس کا پیمعن ہے کہ متشابہات کی تاویل اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی بھی نہیں جانتا، متقدمین میں ہے کسی نے کوئی استثناء نہیں کی ہے البتہ بعد میں مش الائمہ امام سرحتی اور فخر الاسلام امام بردوی نے حضور علیہ السلام کی استثناء کی اور بعد والے بہت سے حضرات نے ان ہی کی پیروی کرتے ہوئے ایبا نظریہ اختیار کر الما اور اس کیلئے ہم نے شارح امیر بادشاہ حنقی کی کتاب تیسیر التحریرج اص ۱۲۳، لیا اور اس کیلئے ہم نے شارح امیر بادشاہ حنقی کی کتاب تیسیر التحریرج اص ۱۲۳، علامہ ابن عابدین حنق کی کتاب نسمات الاسحار علی شرح افاضة الانوارص ۲۸ اور ملا نظام الدین الکیرانوی الجھی کی نظامی علی الحسامی ۱۰ کے حوالے دیئے تھے اور مزید لکھا تھا کہ قاضی ثناء اللہ صاحب پانی پتی " نے لکھا ہے کہ حنفیہ کا مختار مذہب یہ ہے کہ منشابہ کی مراد کونہیں پایا جا سکتا اور اس میں رسول اللہ اور باتی لوگ برابر ہیں۔

الوگ برابر ہیں۔

الوگ برابر ہیں۔

ان دلائل کے باوجود محترم مفتی قادری صاحب کا پھر یہ دعویٰ کہ تمام امت کا اتفاق ہے کہ حضور کا فیلے منتابہات کاعلم رکھتے ہیں اور بید دعویٰ کہ کوئی حنق عالم اس کا مشکر نہیں تو بیہ کوے کو سفید ماننے کے دعویٰ سے بھی زیادہ تعجب انگیز

اقوال صحابه اوران كالمفهوم

ہم نے اس سے پہلی تحریر میں لکھا تھا کہ حروف مقطعات کے متعلق سلف نے تین قتم کے کلمات استعال فرمائے ہیں، اول یہ کہ حروف سِر الله تعالیٰ یعنی اللہ تعالیٰ کا راز ہیں۔ دوم یہ کہ یہ حروف کتاب یعنی قرآن کریم ہیں اللہ تعالیٰ کا راز ہیں اور قرآن کریم ہیں اللہ تعالیٰ کا راز ہیں ان جملوں کا مفہوم تو ایک بی ہی ہے یعنی یہ حروف اللہ تعالیٰ کا راز ہیں جس براس نے کی کوآگائی نہیں فرمائی جبکہ تیسرے جملہ سِر بین الله ورسوله کا مفہوم پہلے جملوں سے مختلف فرمائی جبکہ تیسرے جملہ سِر بین الله ورسوله کا مفہوم پہلے جملوں سے مختلف فرمائی جبکہ تیسرے جملہ سِر بین الله ورسوله کا مفہوم پہلے جملوں سے مختلف فی القرآن اوائل السود۔ ہر کتاب ہیں راز ہوتے ہیں اور اللہ تعالیٰ فی راز قرآن کریم ہیں سورتوں کے اوائل یعنی حروف مقطعات ہیں، جب حضرت صدیق آ کریم ہیں سورتوں کے اوائل یعنی حروف مقطعات ہیں، جب حضرت صدیق آ کریم ہیں سورتوں کے اوائل یعنی حروف مقطعات ہیں، جب حضرت صدیق آ کریم ہیں سورتوں کے اوائل یعنی حروف مقطعات ہیں، جب حضرت

تعالیٰ اور اس کے رسول کے درمیان راز ہیں کے مفہوم میں نہیں لیا جا سکتا، اس لیے کہ دونوں کے مفہوم میں فرق ہے۔

ہماری اس بحث برمحترم قادری صاحب اقوال صحابه اور ان کامفہوم کا عنوان قائم كرك لكھتے ہيں كه حضرت ابو بكر صديق كا ارشاد ب في كل كتاب سر وسر الله في القرآن اوائل السور - (معالم التريل جاص ٣٣) كه بركتاب ميں رازكى بات ہوتى ہے اور الله تعالى كا راز قرآن ميں اوائل سور (مقطعات) بیل اور پھر حضرت عمرٌ، حضرت عثمانٌ، حضرت ابن مسعود " اور حضرت علی سے بھی اس بارہ میں اس تشم کے ارشادات نقل کئے اور پھر امام بیضاوی سے اس کامفہوم نقل کیا اور پھرامام بیضاوی کی عبارت کی تشریح امام شخ زادہ حنفی سے نقل کی اور یہ ظاہر کیا کہ شخ زادہ حنفی نے امام بیضاوی کی تائید کی ے حالاتکہ ایسانہیں ہے بلکہ امام بیخ زادہ حنی نے امام بیضاوی کے انداز تاویل ير كرونت كى ب، امام بيضاوي تو شافعي المسلك بين اور متشابهات كے بارہ ميں احناف اور شواقع کا بنیادی اختلاف ہے، حضرات صحابہ کرام کے جو اتوال امام بیضاوی ؓ نے نقل کئے ہیں جن کا حوالہ محترم قادری صاحب نے بھی دیا ہے ہی اتوال چونکہ شوافع حضرات کے نظریہ کے خلاف تھے اس لیے امام بیضاوی ؓ نے ان کی تاویل کر کے اپنے ہم مسلک لوگوں کو اعتراض سے بیجانا حیایا اور کہا کہ شاید ان حضرات کی مراد پیرہومگر امام پینخ زادہ حقی ؓ امام بیضاوی ؓ کے اس فت كرتے بيں اول المصنف ماروي عن الخلفاء وغيره حيث قال ولعلهم ارادوا۔ (ﷺ زادہ علی تفسیر بول) کہ مصنف نے خلفاءؓ اور دیگر حضرات سے جو ر

اس کی تاویل کی ہے اور اس کو اپنے ظاہر سے پھیر دیا اور کہا و لعلهم ادادوا۔
کس قدر واضح الفاظ سے امام شخ زادہ حنی " نے امام بیضاوی پر گرفت کی ہے گر
محترم قاوری صاحب نے اس کو درخور اعتناء ہی نہیں سمجھا کسی مصلحت کی خاطر
اس کو چھیانا ہی مناسب سمجھا، واللہ اعلم۔

امام شیخ زادہ حنق نے فرمایا کہ امام بیضاوی خلفاء راشدین کے اقوال کی تاویل کررہ ہیں اور تاویل بھی ان کے ظاہری مفہوم سے پھیر کر کر رہ بی بیں، امام شیخ زادہ حفق کی عبارت واضح کر رہی ہے کہ خلفاء اور ان کے علاوہ ویکر حضرات کے جواقوال امام بیضاوی نے نقل کئے ہیں ان کا ظاہری مفہوم یہی دیگر حضرات کے جواقوال امام بیضاوی نے نقل کئے ہیں ان کا ظاہری مفہوم یہی ہے کہ ان حروف کی تاویل اللہ تعالی کے سوا اور کوئی نہیں جانتا اور امام بیضاوی ان اور امام بیضاوی ان اقوال کے ظاہری مفہوم سے پھیر کر ان کی تاویل کر رہے ہیں۔ اور پھر محتر م مفتی قاوری صاحب نے شیخ زادہ کی جوعبارت پیش کی ہے، اس میں انہوں نے اپنا نظریہ نہیں بلکہ شارح کی حیثیت سے امام بیضاوی کی جارت کی تشریح کی اپنا نظریہ نہیں بلکہ شارح کی حیثیت سے امام بیضاوی کی جارت کی تشریح کی

محترم قادری صاحب پرتعجب ہے کہ امام شیخ زادہ حفق کی جو بات اس بارہ میں نقل کرنے کے قابل تھی اس کونقل کرنا بھی پیند نہیں کیا، اس میں ان کو غلط فہمی ہوئی ہے یا انہوں نے جان ہو جھ کر مطلب بر آری کیلئے ایسا انداز اختیار کیا ہے یہ اللہ جانتا ہے یا وہ خود جانتے ہیں۔

غلطهبي

محترم مفتی قادری صاحب نے اس سے پہلی فتطوں میں بھی اور اس

يانجوس قط مس بهى لكهاقال السجاوندى المروى عن الصدر الاول امام سجاوندی ؓ فرماتے ہیں کہ صدر اول سے منقول ہے (سوئے محازص ۵۲ ماہ ستمبر ٢٠٠٧ء) اور پھرآ گے ایک مقام پر لکھتے ہیں جب بیثابت ہے کہ صدر اول سے عنفاء راشدین اور تمام المستت كا موقف يمي برارساله مذكوره ٥٨) اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ محترم قادری صاحب صدر اول سے زمانہ مراد لے رہے ہیں، جب اس سے بہلی کسی قبط میں محترم قادری صاحب نے میں حوالہ نقل کیا تو ہم نے بھی صدر اول کے الفاظ برغور کئے بغیر لکھا کہ جب احناف کا مختار نظریہ، بیہ ہے تو اس کے خلاف نظریہ کو صدر اول سے کیسے قرار دیاجا سکتا ہے(ماہنامہ تصرت العلوم الريل ٢٠٠٧ء) ليعني جم نے بھي غور کئے بغير صدر اول سے زمانہ اول ہی سمجھ لیا مگر بعد میں ان الفاظ برغور کرنے سے معلوم ہوا کہ صدر اول سے زمانہ اول مراونہیں بلکہ صدر اول سے صدر الشویعة الاول مراد ہیں، اس ليے كه صدر الشويعة، وو بين، ايك اكبر اور اول كملاتے بين اور دوسرے اصغراور ثاني كبلات بيل - امام سجاوندي في صدر الشريعة الاول كاحواله دیتے ہوئے کہا ہے کہ ایسا صدر اول سے منقول ہے۔ یقینا اس بارہ میں غور کرنے کے بعد محترم قادری صاحب بھی اس بارہ میں ہاری تائید کریں گے ، جب صدر اول سے زمامہ اول مرادنہیں تو امام سجاوندیؓ کے حوالہ کو صحابہ اور تابعینؓ کے اقوال کی تفییر نہیں بنایا جا سکتا کہ ان صحابہ وغیرهم کے اقوال کا مطلب ہیا ہے کہ بیحروف اللہ تعالی اور اس کے رسول کے درمیان راز ہیں اور ان اقوال کا یہی مفہوم امام بیضاویؓ نے بیان کیا ہے بلکہ ان اقوال کامفہوم جیسا کہ امام شیخ زادہ حنفی کی عبارت سے واضح ہوتا ہے کہ بیہ اقوال ظاہری مفہوم کے لحاظ سے اس مفہوم کے مخالف ہیں جومفہوم امام بیضاوی م تاویل کر کے بیان کر رہے ہیں۔

قاضى ثناء الله صاحب ياني يتي

ہم نے لکھا تھا کہ قاضی صاحب نے اپنا نظریہ تو یہی بتایا ہے کہ مقطعات کا مفہوم حضور نبی کریم علیہ جانتے ہیں اور یہ اللہ تعالی اور اس کے مقطعات کا مفہوم حضور نبی کریم علیہ جانتے ہیں اور یہ اللہ تعالی اور اس کے رسول علیہ کے درمیان راز ہیں گر اس کے ساتھ یہ بھی فرمایا ہے گر احناف کا مختار فدہب یہ ہے کہ حضور علیہ بھی منشا بہات کا علم نہیں رکھتے اور اس کیلئے ہم نے حاشیہ تغییر مظہری ج اص ۱۳ کا حوالہ دیا تھا۔

محترم قادری صاحب نے قاضی صاحب کی ایک عبارت پیش کی جس میں انہوں نے اپنے نظریہ کے مخالف قول کارد کیا ہے اور پھر محترم قادری صاحب لکھتے ہیں ، نوٹ، انہوں نے جب مخالف قول کارد کر دیا اور کہا کہ یہ قابل اعتنانہیں تو پھر حاشیہ ہیں اے اکثریت کا قول قرار دینا کیا معنے رکھتا ہے اس برغورضروری ہے۔(رسالہ مذکورہ ص ۵۳)

ہم محترم قادری صاحب ہے گزارش کرتے ہیں کہ اس بارہ میں پریشان ہونے یا تعجب کرنے کی کوئی ضرورت نہیں، بات وہی ہے جوہم نے پہلے کہد دی ہے کہ قاضی پانی پتی "صاحب کے بال اپٹی تحقیق کے مطابق اکثر احتاف کا مختار مذہب یہی ہے کہ متشابہات کا علم نہ ہونے میں حضور علیہ السلام اور باتی لوگ برابر ہیں گران کا اپنا نظریہ اس سے مختلف ہے ادر اپنے نظریہ کے کالف قول کارد ان کا مختیق حق بنتا ہے اور دیا نتداری کا حق ادا کرتے ہوئے کالف قول کارد ان کا مختیق حق بنتا ہے اور دیا نتداری کا حق ادا کرتے ہوئے

انہوں نے احناف کا مختار مذہب بھی الگ بیان کر دیا اس لیے پریشان ہونے یا گہرے غور میں پڑنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ علامہ آلوسی آ

مفتی قادری صاحب نے علامہ آلوی گی ایک عبارت نقل کی ہے گر
اس کا محترم قادری صاحب کو کوئی فائدہ نہیں اس لیے کہ آلوی نے تو شوافع حضرات کی طرح حضور علیہ السلام کے علاوہ ادروں کیلئے بھی اس کا علم مانا ہے جیسا کہ ان کی عبارت کا ترجمہ خود مفتی قادری صاحب نے لکھتے ہوئے کھا۔ تو انہیں رسول اللہ علی اللہ کے بعد ماسوائے ادلیاء کاملین کے کوئی نہیں جان سکتار (رسالہ مذکورہ ص ۵۴) حالانکہ اب تک کی بحث میں مفتی قادری صاحب کا جو نظریہ سامنے آیا وہ یہ ہے کہ حضور علیہ السلام کو متشابہات کا علم ہے، اگر محترم قادری صاحب حضور علیہ السلام کے ساتھ ادروں کو بھی متشابہات کے جانے میں شریک مانتے ہیں تو پھر کم از کم پہلے اپنا دعویٰ کی وضاحت تو فرما دیں۔ شریک مانتے ہیں تو پھر کم از کم پہلے اپنا دعویٰ کی وضاحت تو فرما دیں۔ ملا جیون نے ہیں تو پھر کم از کم پہلے اپنا دعویٰ کی وضاحت تو فرما دیں۔ ملا جیون نے ہیں تو پھر کم از کم پہلے اپنا دعویٰ کی وضاحت تو فرما دیں۔ ملا جیون نے ہیں تو پھر کم از کم پہلے اپنا دعویٰ کی وضاحت تو فرما دیں۔ ملا جیون نے ہیں تو پھر کم از کم پہلے اپنا دعویٰ کی وضاحت تو فرما دیں۔ ملا جیون نے ہیں تو پھر کم از کم پہلے اپنا دعویٰ کی وضاحت تو فرما دیں۔ ملا جیون نے ہیں تو پھر کم از کم پہلے اپنا دعویٰ کی وضاحت تو فرما دیں۔ ملی علی تو ہوں نے بی تو پھر کم از کم پہلے اپنا وعون کی وضاحت تو فرما دیں۔ ملی علی تھر کو دیات کی جو اپنا کے بیاتھ کی کھنوں تا عبد الحکام کی ملا جیون تا عبد الحکام کی علی تو ہوں کی دی کوئی کی دیں۔

محترم قادری صاحب نے ان حضرات کی عبارتیں نقل کی ہیں کہ متنابہات اللہ تعالی اور اس کے رسول اللہ کے درمیان راز ہیں تو اس بارہ میں ہم پہلے عرض کر چکے ہیں کہ متاخرین احناف نے امام سرحی اور امام بردوی کی بیروی کرتے ہوئے ایسا نظریہ اختیار کیا ہے، اس سے متقدمین احناف یا ان کے مطابق مخار نظریہ اختیار کرنے والوں کوکوئی فرق نہیں پڑتا۔

# حضرت مجدد الف ثاني "

محرم قادری صاحب نے حضرت مجدد صاحب کی ایک عبارت بھی پیش کی ہے کہ حروف مقطعات عاشق ومعثوق اور محب ومجبوب کے درمیان مخفی اسرار ہیں مگراس سے بھی مفتی صاحب کو پچھ حاصل نہیں ہوتا اس لیے کہ اس سے پید سطریں پہلے حضرت مجدد صاحب فرماتے ہیں اور ایسے حروف مقطعات جو قرآنی سورتوں کے اول ہیں واقع ہوئے ہیں سب متشابہات میں سے ہیں جن قرآنی سورتوں کے اول ہیں واقع ہوئے ہیں سب متشابہات میں سے ہیں جن کی تاویل پر عالم کے راتھین کے سوا اور کسی کو اطلاع نہیں دی گئی۔ (کمتوب نمبر کس نظریہ تو شوافع حضرات کا ہے جس کی تروید احداف فقہاء نے کی ہے، جب اس نظریہ کی تردید فقہاء احداف نے کی ہے تو مفتی صاحب اس کوا ہے حق میں کیسے دلیل بنا سکتے ہیں؟؟؟

## بعض علماء ديوبند كے حوالے سے

ہم نے لکھا تھا کہ اصول الشاشی ، نورالانوار اور حیامی ، کا ترجمہ کرنے والے حضرات سے ذھول ہو گیا ہے اس لیے وہ بعض عبارات کا مفہوم احس انداز میں بیان نہیں کر سکے ، اس سے ہماری مراد وہ دو تین شخصیات ہی تھیں جنہوں نے اصول الثاثی وغیرہ کے تراجم کئے ہیں گرمفتی قادری صاحب ہماری اس کلام کی یوں تعبیر کرتے ہیں کہ علماء دیو بند سے بھی ذھول ہو گیا ہے حالانکہ یہ تعبیر بالکل درست نہیں ، اس لیے ہم نے علی الاطلاق نہیں بلکہ دو تین شخصیات کے بارہ میں ایسا کہا ہے۔ متشابہ کی تعریف کو مد نظر رکھتے ہوئے ہم نے لکھا تھا کہ بعض حضرات نے جو یہ کہا ہے کہ حضور علیہ السلام کو مقطعات کا علم ہے تو ہو

سکتا ہے بلکہ یمی ظاہر ہوتا ہے کہ ان کے نز دیک بید مقطعات حضور علیہ السلام کے حق میں منشابہات میں سے نہ ہوں بلکہ آپ ایک ایک علاوہ باتی لوگوں کے حق میں متثابہات ہوں جبیا کہ ایک عبارت میں ہے جاز ان یکون النبی علیہ مخصوصاً بالتعليم بدون اذن البيان لغيره فيَبقى غير معلوم لغيره\_ (حاشیہ نورالانوارص ۹۳) ہوسکتا ہے کہ حضور علیہ السلام کوخصوصی طور پر اس کی تعلیم دی گئی ہواور کسی اور پر اس کو ظاہر کرنے کی اجازت نہ ہوتو پیرآ ہے ﷺ کے علاوہ اوروں کیلیے غیرمعلوم ہی باقی رہے گا۔ ای طرح بعض اور عبارتیں بھی ملتی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ پیہ مقطعات ان حضرات کے نزویک حضور علیہ السلام کے حق میں متشابہات میں ہے نہیں ہیں تو ای نظریہ کو اختیار کرتے ہوئے اگر مولانا شبیر احمد عثانی ؓ نے ترجمہ قرآن کریم کے حاشیہ میں اور مولانا فخر الحن صاحب ؓ نے التقریر الحاوی فی حل تفسیر البیصاوی میں اور بعض دیگر حضرات نے لکھ دیا ہے کہ بیرحوف اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول اللیکے کے درمیان راز ہیں تو یہ ان کی تحقیق ہے اور اس صورت میں یہ ماننا پڑے گا کہ ان حضرات کے نزدیک بیہ مقطعات حضور علیہ السلام کے حق میں متشابہات میں ہے نہیں ہیں ورنہ تو متشابہ کی تعریف ہی باقی نہیں رہتی۔ ابن قتیبة .... محترم قادری صاحب نے امام ابن قنیبة کی عبارت پیش کی ہے جس میں ہے کہ اگر ہے کہا جائے کہ حضور علیہ السلام کو بھی متشابہات کا علم نہیں تھا تو پھر قرآن پر اعتراضات کا دروازہ کھل جائے گا (رسالہ مذکورہ ص ۵۸) اس قسم کے اعتراض کا جواب ہم پہلے دے چکے ہیں کہ اگر حضور ہوائے ہیں یے مقطعات کا علم مان بھی لیس تو اعتراضات کا دروازہ تو تب بھی کھل جاتا ہے

اور کئی قتم کے اعتراضات ہو سکتے ہیں۔

یداعتراض بھی ہوسکتا ہے کہ قرآن کریم تو حضور علیہ السلام اور قیامت

تک آنے والے لوگوں کیلئے ہدایت ہے اور ہدایت ای صورت میں ہوسکتا ہے

جبکہ اس کا مفہوم واضح ہو، اگر حضور علیہ السلام کیلئے مفہوم واضح اور دوسروں کیلئے
غیر واضح ہوتو مطلب یہ ہوگا کہ قرآن کریم کا ایک حصہ حضور علیہ السلام کی ذات
کے ساتھ مختص ہے حالا فکہ ایسا نظر یہ تو کسی کا نہیں ہے۔

پھر یہ اعتراض بھی ہوسکتا ہے کہ قرآن کریم میں ہے بعلمکم الکتاب اللہ تعالیٰ کا نبی تہمیں الکتاب یعنی پوری کتاب کی تعلیم دیتا ہے، اگر حروف مقطعات کا علم آپ کا تھا اور اس کے باوجود آپ نے امت کو تعلیم نہیں دی تو یہ فرمان خداوندی تعوذ باللہ صادق نہیں رہتا۔

اور یہ اعتراض بھی ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ علیہ کی ذمہ داری لگائی لتبین لمكناس مانزل الیہم کہ جو لوگوں کی طرف اتارا گیا آپ اسکی وضاحت لوگوں کے سامنے کریں اور لوگوں کی طرف سارا قرآن اتارا گیا ہے، اگر متثابہات کا علم آپ علیہ کو تھا تو اس کی وضاحت بھی آپ کے ذمہ تھی گر آپ علیم آب علیہ اس کی وضاحت بھی آپ کے ذمہ تھی گر آپ ایس تھے نے تو امت کو اس کوکوئی تعلیم نہیں دی، اس قتم کے اور بھی اعتراضات ہو سکتے ہیں اس لیے مفتی قادری صاحب کو اعتراضات کا دروازہ کھلنے کا بہانہ بنا کر متقد بین اس لیے مفتی قادری صاحب کو اعتراضات کا دروازہ کھلنے کا بہانہ بنا کر متقد بین ادناف کے نظریہ سے اعراض نہیں کرنا جاہے۔

کر متقد مین احناف کے نظریہ سے اعراض نہیں کرنا چاہیے۔ جن لوگوں کا نظریہ، نیہ ہے کہ متشابہات کا علم صرف اللہ تعالیٰ کو ہے، ان کے ہاں تو مسئلہ بالکل صاف ہے کہ قرآن کریم کی جن آیات کی تلاوت اور مفہوم دونوں کے لحاظ سے وضاحت آپ علیہ کے ذمہ نگائی گئی، آپ علیہ نے اس کے مطابق اپنی ذمہ داری باحسن طریق نبھائی اور جن آیات یا کلمات کی صرف تلاوت کے لحاظ سے ذمہ داری لگائی گئی اور مفہوم کاعلم نہ آپ کو دیا گیا اور نہ آپ اور نہوت کی ذمہ داری کو بھی مکمل طور پر ادا کیا ، اس لیے حضور علیہ السلام کی شان اور نبوت کی ذمہ داری کا لحاظ رکھتے ہوئے مقتد مین احناف کا نظریہ ہی رائج ہے۔

احناف كا اعلان تشكيم

جناب مفتی قادری صاحب یمی عنوان قائم کر کے قاضی ثناء اللہ صاحب پانی پی کی ایک عبارت بیش کرتے ہیں جس سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے قرآن کے محکمات اور متشابہات کا حضوط اللہ پر واضح کرنا ضروری اور لازم ہے (ص ۱۲) مگر ہم پہلے واضح کر بھے ہیں کہ خود حضرت قاضی صاحب نے فرایا ہے کہ اکثر احناف کا مختار مذہب یہ ہے کہ متشابہات کو نہ جانے میں حضور علیہ السلام اور باقی لوگ برابر ہیں۔

خطاب بے فائدہ

مفتی قادری صاحب یمی عنوان قائم کر کے لکھتے ہیں کہ اگر رسول اللہ منابق کے سکھتے ہیں کہ اگر رسول اللہ علی اللہ علی منبیں رکھتے تو علی ہیں کہا جائے کہ آپ متشابہات قرآنی کا علم نہیں رکھتے تو خطاب کا بے فائدہ ہونا لازم آئے گا (۲۲)

محترم قادری صاحب سے گزارش ہے کہ قرآن کریم کے مخاطب قیامت تک آنے والے لوگ ہیں اور بیان کیلئے ہدایت ہے تو اگر آپ والے اعتراض کوشلیم کر لیا جائے تو یک اعتراض عام لوگوں کے تق میں بھی ہوسکتا ہے

کہ جب وہ قرآن کریم کے مخاطب ہیں تو ان کو متشابہات کا علم کیوں نہیں دیا گیا، اس سے تو خطاب بے فائدہ ہونا لازم آتا ہے، اس کاحل اس جواب کی روشی میں حاصل کر لینا جاہیے جو منسوخ الحکم آیات پر اعتراض وارد ہوا اور حضرات ففنهاء كرام " نے اس كا جواب ديا، اعتراض بير ہوا كه جب آيات كا تحكم منسوخ ہے تو پھراس کی تلاوت کو کیوں باقی رکھا گیا بیتو بے فائدہ ہے، اس کا جواب دیا گیا جیما کہ امام سرحی نے بھی جواب دیا ہے کہ قرآنی آیات کی تلاوت کے ساتھ دو حکم مقصودی ہوتے ہیں، ایک سے کہ اس کو پڑھ کر نماز کا جواز ہوتا ہے لیعنی نماز میں ان کے پڑھنے سے نماز سے ہوتی ہے اور دوسرا تھم یہ ہوتا ہے کہ بینظم معجز ہے بعنی اس جیسا مخلوق میں سے کوئی نہیں لاسکتا اور تھم منسوخ ہو جانے کے بعد بھی بیر دونوں مقصودی تھم باتی رہتے ہیں، پھرآگے امام سرحسی نے منسوخ الحکم آیات کی تلاوت باتی رکھنے کی مثال ہی متشابہات سے دی اور فرمایا الاترى ان المتشابه في القران انما يثبت هذا أن الحكمان فقط (اصول السزهي ج ٢ص ٨٠) كيا آپ و يکھتے نہيں كه قرآن كريم ميں جو متشاب ہیں وہ صرف ان ہی دو حکموں کو ثابت کرتے ہیں۔ جب متشابہ سے اور منسوخ الحكم آيات كى تلاوت باقى ركھنے سے مقصود جواز صلوق اور اعجاز نظم ثابت كرنا ہے تو متشابہات کاعلم صرف اللہ تعالیٰ ہی کی جانب سونپ دینے کی صورت میں بھی یہ دونوں مقصود حاصل ہو جاتے ہیں اس لیے متقدمین احناف کا نظریہ ہی بہتر ہے۔ تا کہ اعتراضات کے دروازے نہ کھلیں، جب متشابہ کے نزول کا مقصد جو امام سرحتی نے بیان کیا ہے وہ متقدمین احناف کے نظریہ کے مطابق بھی حاصل امام سرحتی نے بیان کیا ہے وہ متقدمین احناف کے نظریہ کے مطابق بھی حاصل ہو جاتا ہے تو محترم قادری صاحب کو خطاب بے فائدہ کا کرم خوردہ سہارا لے کر

372



#### https://ataunnabi.blogspot.com/



Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### https://ataunnabi.blogspot.com/



## ہاری ان سات اقسام میں سے یا نچویں قسط کے جواب میں محترم قارن صاحب نے (قطم)جولکھا ہے اس کا خلاصہ سے۔ احناف جب الا الله يروقف مانتے ہيں تو اس سے واضح ہو جاتا ہے كامعنى ہے اللہ كے سوانبيس كوئى نہيں جانتا۔ امام سجاد وندى كے الفاظ الممروى عن الصدر الاول سے زمانداول نہیں بلکہ صدر الشریعہ اول مراد ہے۔ ہم نے دو جارعلاء دیوبند کی بات کی تھی نہ کہ تمام کی۔ ٦٣ صاحب روح المعاني علامه محمود آلوي شافعي بين البذا ان كاحواله كارآ مد -1 نہیں۔ شیخ زادہ حنفی نے امام بیضاوی کی گرفت کی ہے نہ کہ تائیداور انہوں نے بطورشارح گفتگوی ہے نہ کہ مستقل۔ سيدنا صديق اكبررضي الله تعالى عنه كا ارشاد كراى "لكل كتاب سو" كامفہوم يمى ہے كەمتشابهات كاعلم صرف الله تعالى كے ساتھ مخصوص برسول الشعافية أنبين نبيل جانت ابھی تک سے واضح نہیں ہوا کہ حضور علیہ متثابہات کا علم بذریعہ وی ر کھتے ہیں یا بذر بعداجتہا د۔ حضرت مجدد صاحب نے شوافع کا نقطہ نظر لکھا ہے نہ کہ احناف کا لہٰذا اگر متثابہات کا علم حضور علی ہے لیے مان بھی لیں تو قرآن پر

اعتراضات کا دروازہ پھر بھی کھلا ہے۔

ہوسکتا ہے ان علماء دیوبند کے ہاں مقطعات ، متشابہات میں سے نہ

### ہماری گز ارشات

سوال نمبر کا جواب قسط نمبر اور نمبر کمیں تفصیل کے ساتھ آ گیا ہے كه آب عليه مشابهات كاعلم بذريعه وحي ركهت بين ندكه بذريعه

سوال نمبر ٢ كے جواب ميں ہم نے قسط نمبر ٥ ميں باره حواله جات بشمول علماء دیوبند سے ثابت کیا سیدنا صدیق اکبررضی الله عنه کے ارشادگرامی کا معنی یہی ہے ۔ منشابہات و مقطعات، الله نعالیٰ کے اور اس کے رسول کے ورميان راز كا درجه ركھتے ہيں۔مزيد حواله جات ملاحظه كر ليج۔

۱۳۔حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی کی تائید

حضرت شاه عبدالعزيز حنفي محدث د ملوي

الم كے تحت "مقطعات كابيان" كے عنوان كے تحت لكھتے ہيں۔ قول اول میہ ہے کہ بیرحروف اسرار محبت میں کہ دیگر سے پوشیدہ کر کے ات بغمبر حبيب هيا كونشان ديديا لكصة بين-

التخاطب بالحروف المفرده حروف مفروده كساته دوستول كى سنة الاحباب فان سرالحبيب آپس من گفتگوكا طريقدران كي ب

مع الحبيب يجب ان اليطلع كوتكدلازم بكرمبيب كرماته حبیب کے راز سے رقیب آگاہ نہ ہو۔ عليه الرقيب اور اس قول کی تائیدان اقوال سے ہوتی ہے۔حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا قول میارک ہے۔ ہر کتاب میں راز میں اور قرآن کے لكل كتاب سروسر القران راز اوائل سُور ہیں۔ اوائل السور ای طرح حضرت امیر المومنین سید ناعلی کرم الله وجهہ سے مروی ہے۔ لکل کتاب صفوۃ وصفوۃ ہذا ہم کتاب کے کھ فتخیات ہوتے ہیں، قرآن کے منتخبات حروف حجی الكتاب حروف التهجي (تفییرعزیزی اردو جلد ایهها) (مقطعات) ہیں۔ غور سیجے حضرت شاہ صاحب نے کس قدر داشج انداز میں فرمایا ہے صحابہ کرام اور خلفاء راشدین کے اقوال کامعنی یبی ہے بیاللہ تعالی اور اس کے رسول الماليك كے درميان راز كا درجدر كھتے ہيں۔ مفسر قرآن مولانا سید امیر علی ملیح آبادی (۱۳۳۷) مقطعات کی بحث میں لکھتے ہیں۔ يس مختار يمي ہے كداس فتم مشتابهات كى تاويل سوائے الله تعالى كے کوئی نہیں جانتا اور ہم یقین کرتے ہیں کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول میں ہیں جن کو ہمارے عقول نہیں علیہ کے درمیان خاص حکمت اور اسرار ہیں جن کو ہمارے عقول نہیں مولانا صوفی عبدالحمید سواتی نے ان توال صحابہ کے تحت جو کچھ لکھا ہے

وہ بھی ہماری ہی تائید کررہا ہے کہ مقطعات کا معنی عام انسانوں کی سمجھ سے بالاتر ہے متعدد معانی ذکر کرتے ہوئے ان کے الفاظ ہیں۔ حضرت ابو بكررضي اللدعنه

حضرت ابوصدیق رضی اللہ عنہ کا قول ہے لکل کتاب سریعنی ہر كتاب مين كوئى نهكوئى رازكى بات ہوتى ہے يعنى ہركتاب كى ہر چيز واضح نہيں ہوتی بلکہ اس میں کوئی نہ کوئی چیز پوشیدہ ہوتی ہے۔ جو عام انسانوں کی سمجھ سے بالاتر ہوتی ہے چنانچہ آپ فرماتے ہیں وسوالقوان اوائل السور لیمنی قرآن باک کے اسراراس کی ابتداء میں حروف مقطعات ہیں۔

حضرت على المرتضى رضى اللدعنه

حضرت علی کرم اللہ وجہہ ہے منقول ہے کہ لکل کتاب صفوۃ لیعنی ہر كتاب ميں كوئى نه كوئى جھانٹى ہوئى يا منتخب بات ہوتى ہے اور قرآن كريم ميں اليي بات حروف جنجي الم دغيره بين جنهين هرآ دمي كالتمجهنا ضروري نهيس ـ

(معالم العرفان في دروس القرآن، ١٧٣)

دونوں اقوال کی تشریح میں ان کے الفاظ"جو عام انسان کو سمجھ سے

بالاتر ہوتی ہے'' جنہیں ہرآ دمی کاسمجھنا ضروری نہیں'' نہایت ہی قابل توجہ اور اہم ہیں بعنی ہرآدی انہیں نہیں سمجھ سکتا لیکن رسول اللہ علیہ عام نہیں خاص بلکہ خاص الحاص سے بھی بڑھ کر ہیں لہذا وہ جانتے ہیں۔
الخاص سے بھی بڑھ کر ہیں لہذا وہ جانتے ہیں۔
۱۲۔ قسط نمبر کے ہیں مولانا اشرف علی تھانوی کے الفاظ آئے تھے وہ بھی اس طرح کے ہیں۔



# ۲- امام بیضاوی اور شیخ زاده حنفی

ہم نے اس موقف پر شیخ زادہ حنقی کا حوالہ بھی دیا تھا کہ وہ بھی متشابہات ومقطعات کو اللہ ورسول کے درمیان راز مانتے ہوئے خلفاء راشدین کے اقوال کی بھی توجہد کرتے ہیں۔اس پرمحترم قارن صاحب فرماتے ہیں کہ مفتی قاوری صاحب نے ان کی پوری بات نقل کی نبیس اگر نقل کرتے تو واضح ہو جاتا وہ بیضاوی کی الیمی توجیہ پر گرفت کررہے ہیں ندکہ تائید، آیے ان کے الفاظ میں ہم پر گرفت ملاحظہ کریں اس کے بعد پچھ گزارشات کرتے ہیں۔ " پھرامام بیضاوی کی عبارت کی تشریح امام شیخ زادہ حنفی سے نقل کی اور یہ ظاہر کیا کہ منتخ زادہ حنفی نے امام بیضاوی کی تائید کی ہے حالاتکہ ایمانہیں ہے بلکہ امام مٹنخ زادہ حنی نے امام بیضاوی کے انداز تاویل پر گرفت کی ہے۔ امام بضاوی تو شافعی المسلک ہیں اور متنابہات کے بارے میں احناف اور شوافع کا بنیادی اختلاف ہے حضرات صحابہ کرام کے جو اقوال امام بیضاوی نے نقل کیے ہیں جن کا حوالہ محرم قادری صاحب نے بھی دیا ہے یہ اقوال چونکہ شواقع حضرات کے نظریہ کے خلاف تھے اس لیے امام بیضاویؓ نے ان کی تاویل کر کے ایے ہم مسلک لوگوں کو اعتراض ہے بیانا جا ہا اور کہا کہ شاید ان حضرات کی مراد یہ ہو گر امام شیخ زادہ حنفی امام بیضاوی کے اس انداز پر یوں گرفت کرتے ہیں "اول المصنف ماروی عن الخلفاء وغیرهم وصرفه عن ظاهره حیث قال ولعلهم اراهوا۔" (شیخ زاده علی تغیر البیعاوی ص ۵۵مطبوعه استبول) کمهنف نے ظفاء اور دیگر حضرات سے جو روایت کی گئی ہے اس کی تاویل کی ہے اس کی تاویل کی ہے اس کی تاویل کی ہے اور اس کوایت ظاہر سے پھیر دیا اور کہا "ولعلمم ارادوا۔ کس قدر واضح الفاظ سے امام شخ زاد حنفی نے امام بیضاوی پر گرفت کی ہے مگر محترم قادری صاحب نے اس کو درخور اعتنائی نہیں مجھایا کسی مصلحت کی خاطر اس کو چھیانا ہی مناسب سمجها - والله اعلم . امام ﷺ زادہ حنفیؓ نے فرمایا کہ امام بیضاویؓ خلفاء راشدین ؓ کے اقوال کی تاویل کررہے ہیں اور تاویل بھی ان کے ظاہری مفہوم سے پھیر کر کر رہے ہیں امام شیخ زادہ حنفیؓ کی عبارت واضح کررہی ہے کہ خلفاء ؓ اور ان کے علاوہ دیگر حضرات کے جواقوال امام بیضاوی نے نقل کیے ہیں ان کا ظاہری مفہوم یہی ہے كه ان حروف كى تاويل الله تعالى كے سوا اور كوئى نہيں جانتا اور امام بيضاوي ان اقوال کے ظاہری مفہوم سے چھیر کر ان کی تاویل کر رہے ہیں اور پھرمحتر م قادری صاحب نے شخ زادہ کی عبادت پیش کی ہے اس میں انہوں نے اپنا تظریبیس بلکہ شارح کی حیثیت ہے امام بیضاوی کی عبارت کی تشریح کی ہے۔ محترم قادری صاحب پرتعجب ہے کہ امام شیخ زادہ حنقی کی جو بات اس بارہ میں نقل کرنے کے قابل تھی اس کونقل کرنا بھی پندنہیں کیا اس میں ان کو غلط فہی ہوئی ہے یا انہوں نے جان بوجھ کرمطلب برآری کیلئے ایسا انداز اختیار کیا ہے۔ بیاللہ جانتا ہے یا وہ خود جانتے ہیں۔ (نصرۃ العلوم ص ١٩٠٣٨) اس اقتباس میں انہوں نے بیہ یا تیں کھی ہیں۔ ہم نے کچھ عبارت کو چھیانے کی کوشش کی ہے۔ شیخ زادہ حنفی نے امام بیضاوی کے انداز تاویل کو قبول نہیں کیا۔ بلکدان پر گرفت کی ہے۔ ان کی گفتگو بہاں بطورشارح ہے نہ کہ مستفل

ہمیں شیخ زادہ کی گفتگو سمجھنے میں غلطی ہوئی ہے یا مطلب برآری کے کیے جان بوجھ کراپیا کیا گیا ہے۔

مكمل عيارت

بہلے ہم یہاں امام بیضاوی اور شیخ زادہ حنفی دونوں کی پوری عبارت نقل كرتے ہيں تا كه نهايت بى واضح انداز ميں اشكار ہو جائے كه دُندى كون مار با ہے۔ امام بیضاوی (١٨٥) نے حروف مقطعات بر منفتگو کرتے ہوئے لکھا ان کے بارے میں ایک تول ہے۔

کہ بیااراز ہیں جواللہ کے ساتھ مخصوص ہے خلفاء اربعہ اور دیگر صحابہ سے بھی اس کی مثل منقول ہے۔ ممکن ہے ان کی مراد بد ہو کہ سے اللہ اور اس کے رسول کے درمیان راز و رموز ہیں جن سے آپ علیہ کے علاوہ کسی کا افہا م مقصو رہیں (اس تاویل کی وجہ یہ ہے) کہ

قيل انه سراستأتر اللُّه بعلمه وقدروى عن الخلفاء الاربعة وعن غيرهم من الصحابة مايقرب منه ولعلهم ارادوا انها اسرار بين الله تعالى ورسوله ورموزلم يقصد بها افهام غيره اذ يبعد الخطاب بما لا يفيد

اس کی شرح میں شیخ زادہ حنفی (۹۵۱) نے پہلکھا۔

خطاب کا غیرمفید ہونا بعید ہے۔

قولہ (قیل ! انہ سرا ستأثر اللّٰہ امام بیضاوی کے القاظ ہیں وقیل ج: استأثر فلان بالشيء أي

مخصوص فرمایا۔ جب سی شی کو اینے لیے کوئی مخصوص کر لے تو کہا جاتا بـ استأثر فلان بالشئ اس ہےمصدراثرۃ آتا ہے۔ان کا قول "وقدروى عن الخلفاء الاربعة وعن غيرهم من الصحابة مايقوب منه "سے يه اقوال مراد بي حضرت ابو بكر صديق رضي الله عنہ نے فرمایا ہر کتاب میں راز ہوتے ہیں۔ اللہ کے راز قرآن میں اوائل سُور ہیں۔ حضرت عثمان اور ابن مسعود رضى الله عنها سے ب حروف مقطعات البيطحفي اموريبي جن کی تفسیر نہیں کی جا سکتی۔ سیدنا علی رضی اللہ عنہ کا فرمان ہے ہر كتاب ميں انتخاب ہوتاہے۔اس

استبدبه والاسم الاثرة بالتحریک. قوله (وقد روی عن الخلفاء الأربعة وعن غيرهم من الصحابة مايقرب منه) روى عن أبى بكر الصديق رضى الله عنه انه قال: في كل كتاب سروسر الله تعالى في القرآن أوائل السور. وعن عثمان و ابن مسعود رضى الله عنهما انهما قالا الحروف المقطعة من المكتوم الذى اليفسر. وعن على رضى الله عنه: في كل كتاب صفوة وصفوة هذا الكتاب حروف الهجاء. وما كان اكثر أهل العلم على أن الراسخين في العلم يعلمون

اء الشافعية! كتاب كانتخاب ثروف مقطعات الى تاويل بين جب اكثر الله علم كى رائے يه على قوله به كه راتخين فى العلم متثابهات كو الا الله) جانتے بين، علماء شوافع بهى انهى بين الا الله) جانتے بين كيونكه بيه بهى تاويل متثابهات كرتے بين كيونكه بيه هى تاويله تاويله الا الله "يرونق نهيں اور بيه و ما يعلم تاويله الا الله "يرونق نهيں كرتے -

المتشابه. ومنهم العلماء الشافعية! فانهم ممن ذهب الى تاويل المتشابهات ولا يقف على قوله تعالى وما يعلم تأويله الا الله)

اگرراسی کاعلم متفاہات میں کوئی
حصہ نہ ہو اور وہ بھی صرف اتنا ہی
کہیں ''امنابہ کل من عند رہنا ''
تو انہیں جمال پر فضیلت نہ ہوئی
کیونکہ وہ بھی یہی کہتے ہیں۔
اور اہام فخر الاسلام (حفی) نے فرمایا
الشفالہ کو اللہ تعالیٰ کی تعلیم سے رسول
اللہ عقالیہ کو اللہ تعالیٰ کی تعلیم سے رسول
اللہ عقالیہ کو اللہ تعالیٰ کی تعلیم سے رسول
متفاہہ اس سے مشفیٰ نہیں قول صحابہ
متشابہ اس سے مشفیٰ نہیں قول صحابہ
متشابہ اس سے مشفیٰ نہیں قول صحابہ
کاللہ تعالیٰ نے متشابہات کاعلم اپنے
مندوس فرمایا ہے' کامعتی ہے ہے
دہ اس میں یکنا ہے اور کوئی اسے
دہ اس میں یکنا ہے اور کوئی اسے

اوراستدلال ان كابيبقائلين انه لو لم يكن انه لو لم
يكن للراسخين في العلم حظ
من علم المتشابه الا أن يقولوا
(امنابه كل من عند ربنا) لم
يكن فضل على الجهال لانهم
جميعاً يقولون ذلك. وقال
فخر الاسلام لا شئ من
المتشابهات الا والرسول على اله تعالى اياه
المتشابهات الا والرسول المنظمة الله تعالى اياه
المتأثرالله تعالى بعلمه الله تعالى اياه
استأثرالله تعالى بعلمه المتسشابهات

اللہ تعالیٰ کے سوا از خود نہیں جان سکتا ان کے قول کا بیمعنی ہرگز نہیں كه كوئى انسان بالكل جان بى تبين سكنا كيونك بيد امكان ب الله تعالى كى تعليم اور وى و البهام سے اس كى مخلوق میں سے بعض منتخب بندے أنبين جان سكتے ہیں جبیبا كەملم غیب كا معامله ب كدات بهي الله تعالى نے اینے ساتھ مخصوص فرما رکھا ہے باوجو يكيه حضرات انبياء عليهم السلام اور اولیاء کرام اس کے الہام وعطا ے جانتے ہیں اگر چہ ذاتی طور پر وہ نہیں جان کتے (اس کیے) بضاوی نے خلفاء اور دیگر صحابہ کے تول کے ظاہری معنی میں تاویل كرتے ہوئے كہامكن ہے ان كى انها سر استأثر الله تعالى بعلمه مراديه بهو الخ پير انهول نے اس انھا رموز لم يقصد بھا افھام سبب كى نثاندى كى ہے جو غير الرسول عليظية لا أنها لا متثابهات كى تاويل پر أنبيس متوجه اور

بعلمها أحد ينفسه الا الله لا انه لايعلمها احد من البشر اصلاً لجواز أن يعلمها البعض ممن اصطفاه الله تعالى من خلقه يتعليمه والهامه اياه كما في الغيب فانه تعالىٰ قد حص بعلمه مع ان الانبياء يعلمونه بالهامه تعالىٰ وان لم يعلموه بأنفسهم اول المصنف ماروى عن الخلفاء غيرهم وصرفه عن ظاهره حيث قال "ولعلهم أرادوا" الخ ثم بين السبب الذي حمل الذاهبين الى تأويل المتشابهات على ذلك فقال "اذيبعد الخطاب بما لايفيد " فينبغى أن يكون معنى قولهم يعلهما احد سوى الله تعالىٰ

فان الخطاب بمثله بعيد فلا بعید ہوتا ہے لہذا صحابہ کے قول'' یہ وجه لحمله كلامهم على معنى ايرازين جوالله تعالى كراته مستلزم لذلك الخطاب مخصوص ہیں'' کا مفہوم یہی ہوا کہ ہیہ ایسے راز ہیں جن سے مقصود غیر (شیخ زاده، ۱ = ۱ ۱۲) رسول کا اقبام نهیں، اس کا بیمعنی ب مهام میں، اس کا سیمعنی نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ انہیں کی کی نہید خطاب بعید از قیاس موتا ہے لہذا صحابہ کے قول کو ایسے معنی برمحمول کرنے کی کوئی وجہ و دلیل نہیں جو خطاب بعيد لوستلزم هو\_ اس عبارت میں ان چند چیزوں پر توجہ کرنا نہایت ہی لازی ہے شيخ زاده حنفي يهليه أكثر ابل علم خصوصاً شوافع كا موقف (وقف الا الله یزئیں) دلیل کے ساتھ لائے۔ اس کے بعد احناف کا موقف امام فخر الاسلام حنفی سے نہایت ہی کھلے الفاظ میں تقل کیا منشابہات میں سے کوئی ایسا متشابہ ہیں جس کاعلم اللہ تعالیٰ کی تعلیم و وحی سے حضور علیہ کو حاصل نه ہو یعنی آپ علیہ تمام چونکہ صحابہ کا قول بظاہر احناف کے خلاف تھا اس سے یہی معلوم ہور ہا

تها كه حضور ملطيقة بهي نهيل جانع شوافع كهد كيت تصحمهارا موقف صحاب كے مخالف ہے۔ لبندا شيخ زادہ حنفی نے خود اس قول كامفہوم ان الفاظ میں بیان کیا اس کامعنی یمی ہے۔

انه لا يعلمها احد بنفسه الاالله كه از خود أنبيس الله تعالى كے سوا كوئي نہيں جان سكتا

مجر لكھا۔

اس کا بیمقبوم ہرگز نہیں کہ انہیں کوئی لا انه لايعلمها احد من البشر اصلاً لجواز أن يعلمها البعض أنسان جان بي نبيس سكما كيونكممكن ممن اصطفاه الله تعالىٰ من بالله تعالىٰ من بالله تعالىٰ كالعليم والهام على خلقه بتعليمه والهامه اياه. منتخب بندے ان كو جان كتے ہو۔

اس کے بعد اس پر قرآن مجید سے مسئلہ غیب کا حوالہ دیتے ہوئے لکھا وہاں بھی حقیقت یمی ہے۔ کہ غیب اللہ تعالیٰ نے اینے لیے مخصوص فرمایا ہے بعنی اے از خود کوئی نہیں جان سکتا البتہ اللہ تعالیٰ کی عطا ہے انبیاء واولیاء جان کتے ہیں ان کے الفاظ ہیں۔

كما في الغيب فانه تعالىٰ قد مجيا كه غيب ب، الله تعالى نے اور اولیاء کرام اللہ تعالیٰ کے الہام سے اسے جان لیتے ہیں اگر چہ از خود نہیں جان سکتے۔

خص بعلمه مع ان الانبياء ات اين لي مخصوص فرمايا والاولياء يعلمونه بالهامه تعالى باوجو يكه حضرات انبياء عليهم السلام

پھرانہوں نے بیضاوی کی ای مجبوری کا ذکر کرتے ہوئے لکھا۔

مصنف نے خلفاء اور دیگر صحابہ کے اول المصنف ماروي عن الخلفاء وغيرهم وصرفه عن ظاهره حيث قول کو ظاہر سے پھیر دیا اور اس کی قال ولعلهم ارادوا. الخ تاویل کی۔ یعنی ان کے قول کا سیح معنی سامنے لے آئے جیسا کہ ہم نے (شخ زادہ) نے کہا تھا بیتو تائید ہے نہ کہ گرفت \_ اس کے بعد بیضاوی کی عبارت لاتے ہیں جس میں انہوں نے تاویل متثابهات كاسبب بيان كياتفا كه خطاب كاغير مفيد ہونا لازم آتا ہے جو بعید از عقل ہے اس کی تشریح بھی سے نے سابقہ گفتگو کی روشی میں کی۔ كداس كاليمعنى موسكتا ہے اور ينهيس موسكتا يمي يہلے خودتحرير كيا ہے۔ میں ہمی امام بیضاوی کی تائیر ہے نہ کہ گرفت ورنہ وہ کہہ دیتے کہ اس کامعنی ہے کہ یہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ یوں مخصوص ہیں کہ اس کے سوا انہیں کوئی نہیں جان سکتا۔ فلا وجه لحمله كلا مهم على صحابه كاتوال كواييمعنى يرمحول معنی مستلزم لذلک الخطاب کرنے کی کوئی صورت ہی تہیں جو البعيد خطاب بعید کوستگزم ہو۔ فوا ئدعبارت بتائیے کیا خود پہلے شخ زادہ حنفی نے صحابہ کے قول کی ظاہر سے تاویل کیا انہوں نے آیات غیب کو سامنے لاتے ہوئے احناف کے اس موقف کو داشح نہیں کیا کہ اللہ تعالیٰ کی تعلیم و دی سے رسول اللہ علیہ

متشابهات اورغیب سے آگاہ ہوسکتے ہیں۔ اگر بیضاوی پر گرفت ہے تو شیخ زادہ نے جو پچھ کہا وہ تمام سرایا خطا و غلط اور حصوث قرار نہیں یائے گا؟ بلکہ کوئی کہدسکتا ہے کہ وہی تاویل تم کروتو درست وسیح اور اگر کوئی شافعی (بیضاوی) کرے تو اس بر گرفت کی جائے بیرتو سراسر تضاد و زیادتی ہو گی۔ اس قدر بے عقلی و بے وقونی تو ہم جیسے لوگ بھی تہیں كرتے چہ جائلكہ شخ زادہ حنفی جبيها عالم اورمفسر قرآن؟ وہ تو بیہ کہدرہے ہیں کہ اس کے علاوہ اسے کسی معنی پرمحمول کیا ہی نہیں جا سکتا تھا کیونکہ اس کے علاوہ معنی خطاب بعید کوسٹلزم ہے اور وہ باطل ہے۔اور یمی معنی شیخ زادہ حنفی خود بھی کر چکے ہیں۔ اس تمام گفتگو سے شیخ زادہ احناف کے اس موقف کو اشکار کرنا عاہ رب بي كروقف الا الله يربى بالبت وما يعلم تاويله الا الله كا معنی سے کے وحی کے بغیر اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے اور وحی و الہام سے رسول الله عليقية جانة بن-اگر بیفوائد درست میں تو تائیہ ہوگی نہ کہ گرفت باتی ، گرفت قرار دینے کی صورت میں خود شخ زادہ گرفتار ہو جائیں کے الی صورت سے اللہ تعالی ہر ایک کومحفوظ رکھے۔

محترم قارن صاحب اب اپنے ان الفاظ پرضرور کیجئے۔ ""مگرمحترم قادری صاحب نے اس کو درخور اعتناء ہی نہیں سمجھایا کسی

صلحت کی خاطر اس کو چھیانا ہی متاسب سمجھا واللہ اعلم ۔"

(نصرة العوم ص ٣٨)

پھرآ گےلکھا۔

محترم قادری صاحب پر تعجب ہے کہ امام شیخ زادہ حفی کی جو بات اس بارہ میں نقل کرنے کے قابل تھی اس کونقل کرنا بھی پسندنہیں کیا بیراللہ جانتا ہے یا وہ خور جانتے ہیں۔ (mgp)

اب تو تمام عبارت سامنے آ چکی کوئی گوشد مخفی ہے تو بتائے؟ لیکن الحمدللد ہمارا موقف واضح و اشكار ہوا نه كه آپ كا۔ اس كے بعد بھى آپ اے گرفت ہی قرار دیں تو ہمیں اللہ تعالیٰ اپنی سخت گرفت ہے محفوظ رکھے۔

ضميرحضور كياطرف

تو سیخ زادہ حنفی نے ہرگز امام بیضاوی پر تنقید و گرونت نہیں کی بلکہ انہوں نے اینے موقف کو اس سے ثابت کرلیا البت امام شہاب الدین خفاجی (۱۰۲۹) نے کہا کہ امام بیضاوی شواقع کا موقف ٹابت کرنا جاہ رہے ہیں۔ لیکن انہوں نے ایک نہایت بی اہم بات لکھ دی ہے جو قابل توجہ ہے۔ فرماتے ہیں انوار النزيل كے بعض تنخول ميں عبارت يول ہے استأثرہ الله بعلمه اوپر دكھ ليجة بي الفاظ بين، پر لكھتے بيں۔

بيه ضمير رسول الله عليلية ك آپ کوان کے علم سے نواز رکھا ہے

الله بعلمه دون غیرہ وهذا کوٹ رہی ہے لیخی اللہ تعالیٰ نے

والمحققين نه كه دوسرول كو، اس قول كوكثر (عناية القاضى، ١ = ٢٤٦٠) اسلاف اور محققين نے اختيار كيا ہے۔

ظاہر کی تاویل

آپ نے ظاہر کی تاویل سے قارئین کو خوف میں مبتلا کر دیا حالانکہ
یہاں مجبوری ہو وہاں ظاہر کی تاویل لازم ہو جاتی ہے بلکہ بعض اوقات اگر تاویل
نہ کی جائے اور ظاہری الفاظ کو ہی ایٹالیا جائے تو گفرلازم آسکتا ہے۔

نہ کی جائے اور ظاہری الفاظ کو ہی ایٹالیا جائے تو گفرلازم آسکتا ہے۔

نہ کی جائے ۔

امام فخر الدين رازي (٢٠٧) لکھتے ہيں۔

اہل محقیق نے ارشاد الہی "ولما یاتھہ تاویلہ" کے تحت لکھا کہ یہ ارشاد مبارک واضح کررہا ہے جو شخص تاویلات کا علم نہیں رکھتا وہ کفر و برعت میں گرجائے گا اس لیے کہ نصوص بعض اوقات آپس میں متخالف ہوئے ہیں تو اگر آدی ان کی متخالف ہوئے ہیں تو اگر آدی ان کی دل میں جائے گا یہ کتاب حق نہیں دل میں جائے گا یہ کتاب حق نہیں کی دل میں جائے گا یہ کتاب حق نہیں کی ان میں جائے گا یہ کتاب حق نہیں ان ضوص میں موافقت ہو جائے گی ور ہو ان طرح معاملہ نور علی نور ہو جائے گا اللہ تعالی رہنمائی فرما تا ہے جائے گا اللہ تعالی رہنمائی فرما تا ہے جائے گا اللہ تعالی رہنمائی فرما تا ہے

قال اهل التحقيق قوله تعالى (ولما يأتهم تاويله) يدل على من كان غير عارف بالتاويلات وقع في الكفر و البدعة لان ظواهر النصوص. قد يوجد فيها ماتكون متعارضة فاذا لم يعرف الانسان وجه الثاويل فوقع في قلبه أن هذا الكتاب ليس بحق اما اذا عرف وجه التاويل طبق التنزيل على التاويل فيصير ذلك نورا على التاويل فيصير ذلك نورا على نور يهدى الله لنوره من يشاء نور يهدى الله لنوره من يشاء (مقائح الغيب، ٢١ ١٦٠٢)

اینے نور کی جسے جاہے تويبال اگرتاويل نه كى جائے تو قرآنى خطاب كا بے قائدہ مونا لازم آتا ہے البذا اقوال صحابہ کی ظاہر سے تاویل لازم تھی جو ان دونوں بزرگوں نے کی۔ بحيثيت شارح كفتكونهين بلكه متنقل آب نے یہ بھی لکھا ہے شیخ زادہ حنفی نے یہاں بطور شارح گفتگو کی ہ،آپ کے الفاظ ہیں۔ اس میں انہوں نے اپنا نظریہ نہیں بلکہ شارح کی حیثیت سے امام بیضاوی کی عبارت کی تشریح کی ہے۔ (تقرة العلوم، ٣٩) چھے چونکہ تمام عبارت سامنے لائی جا چکی ہے لہذا اس سلسلہ میں دو ہاتیں عرض کیے دیتے ہیں۔ کیا اس عبارت سے ہمارے موقف کی تائید نہیں ہو رہی؟ اقوال صحابہ كالمعنى يك ب كريد الله تعالى اور اس كے رسول كے ورميان راز كا ورجه رکھتے ہیں اور یہی مطلوب تھا۔خواہ انہوں نے بطور شارح لکھا یا اگر امام بیضاوی کی میر تاویل ان کے بال درست ندیمی تو کیامحض اس كى تشريح كر كے گزر جانا ان كے شايان شان ہے انہوں نے تفيد بلکہ ان کی تائید کرتے ہوئے کہا اور معنی و تاویل ہو ہی نہیں سکتی۔ پھران كى عبارت قال فخر الا سلام سے لے كروان لم يعلموه

بانفسهم " تك كس كى شرح ہے؟ كيا يه اين نظريه (موقف احناف) کامتعقل بیان و تذکره نہیں۔

کیا یہ سابقہ مستقل عبارت اس پر قرینہ نہیں کہ شنخ زادہ حضور علیہ کے معاملہ میں بیضاوی کے ساتھ ہیں۔

امام خفا جی کا رد

چونکہ ساری تفصیل سامنے آ چکی ہے تو اب ایک اور حقیقت کو بھی بہاں اشکار کرنا ضروری ہے وہ میہ ہے کہ امام بیضاوی کے ان الفاظ پر توجہ سیجئے صحابہ کے اتوال کامفہوم واضح کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

سے غیر رسول کا افہام مقصود ہی نہیں

ولعلم ارادوا انها اسرار بین ان کی مرادیہ ب کہ مقطعات اللہ الله ورسوله ورموزلم يقصد تعالى اور اس كے رسول اللہ عليات بھا افھام غیرہ اذیبعد الخطاب کے درمیان ایے راز ورموز ہیں جن بما لايفيد

(انوارالتزیل، تحت الم) کیونکه خطاب غیرمفید ہے۔

يہاں ان كے الفاظ لم يقصد بها افهام غيره ان ے غيررسول كا افهام مقعود ہى

کس قدر کھلے الفاظ میں امام قاضی بیضاوی نے کہا کدان سے صرف رسول اللہ میں امام قاضی بیضاوی نے کہا کدان سے صرف رسول اللہ میں مقصود ہے۔ اور کسی کا نہیں یعنی انہیں فقط حضور علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ مقام میں مقصود ہے۔ اور کسی کا نہیں یعنی انہیں فقط حضور علیہ کہا کہ راتخین فی جانے ہیں دوسرا کوئی نہیں جانتا۔ انہوں نے یہاں ہرگز رینہیں کہا کہ راتخین فی

العلم بھی انہیں جانتے ہیں بلکہ اس کی تر دید کرتے ہوئے کہا فقط رسول الله علاقظہ ہی جانتے ہیں۔

بنظر انصاف بتائے یہ کس کا موقف ہے شوافع کا یا احناف کا؟ یہ احناف کا؟ ہی احناف کا بی موقف ہے۔ چونکہ شخ زادہ حنق اس حقیقت کو پاگئے تھے لہذا انہوں نے گرفت کے بجائے اسے اپنی تائید کے طور پرلیا۔ امام احمد خفا جی کا ذہن اس طرف متوجہ نہ ہوسکا تو انہیں شوافع کی تائید بنا دیا، اس وجہ سے اہل علم نے علامہ خفا جی پر ان الفاظ میں گرفت کی۔

اللہ تعالیٰ علامہ خفا جی پر رحم فرمائے
ان کے ذہن میں جو اختلاف تھا
اس کے مطابق انہوں نے گفتگو کر
دی وہ قاضی کی اس تصریح کی طرف
متوجہ نہ ہو پائے کہ ان کا علم صرف
رسول اللہ علیائی کو ہی ہے اور اس
تصریح کی طرف کہ ان سے غیر
رسول کا افہام مقصود ہی نہیں اس
میں را تحین سے لیے علم متشابہات
مانے والوں کی تائید کہاں ہے؟ بلکہ
مانے والوں کی تائید کہاں ہے؟ بلکہ
یہ تو قطعاً نہ ہب اول کا بیان ہے۔

رحم الله العلامة تكلم على مافى ذهنه من الخلاف ولم ينظر الى كلام القاضى مصرح بقصر العلم على النبى المناب العلم على النبى المناب الله لم يقصد منها افهام غيره فاى اساس لهذا بمنهب المسوغين اللراسخين بل هو قطعاً بيان المذهب الاول كما لا يخفى

مستفل ہونے پر ایک تائید امام شخ زادہ حنی کی گفتگوکے بارے میں پیچھے آیا کہ ان کی عبارت

"قال فخر الاسلام سے لے كروان لم يعلموه بانفسهم" كك شرح نہيں بلكمستفل ہے اور اس میں انہوں نے احناف كا ہى موقف ذكر كيا ہے، اس پر یوں بھی تائید موجود ہے کہ احناف نے ان کی اسی عبارت کومتعدد مقامات برمن وعن نقل كر كے ابنا موقف اشكار كيا ہے مثلًا شيخ ابو محمد عبدالحق حقاتی دہلوى نے حاشیہ مدارک النزیل میں موقف احناف پریمی عبارت نقل کر دی ہے۔ امام عبداللہ بن احمد (۱۰) نے مقطعات کے بارے میں ایک موقف

یوں بیان کیا۔

یہ منشابہات ہیں ان کی تاویل اللہ تعالی کے سوا کوئی نہیں جانتا۔

انها من المتشابهات الذي لايعلم تاويله الا الله.

اس کے تحت شنخ حقانی لکھتے ہیں۔

امام فخر الاسلام حنفی نے فرمایا ہر متشابه كوحضور عليه الله تعالى كي تعليم سے جانے ہیں اور اس سے کوئی متشابه خارج تهين تول صحابه رضوان الله تعالى عليهم اجمعين" الله تعالى نے متثابهات كاعلم اين لي مخصوص فرمایا ہے" کامعنی سے کہ انہیں از

قال فخر الاسلام لا شئ من المتشابهات الا والرسول منافقة يعلمه بتعليم الله تعالى اياه ذلك ومن قول الصحابة رضوان الله تعالى عليهم اجمعين استأثر الله تعالى بعلمه المتشابهات انه لايعلمها احد بنفسه الا الله لا انه لا يعلمها خود الله تعالى كے سواكوكى نبيس جانتا احد من البشر اصلاً لجواز ان ان كے قول كايه معنى برگزنبيس كوئى يعلمها البعض ممن اصطفاه الله أبيس جان بى نبيس سكتا كيونكه مكن يعلمها البعض ممن اصطفاه الله أبيس جان بى نبيس سكتا كيونكه مكن يعلمها البعض ممن اصطفاه الله

ہے اللہ تعالیٰ کی تعلیم اور وی و الہام اللہ تعالیٰ کی تعلیم اور وی و الہام الہیں جیسا کہ غیب کا الہیں جیسا کہ غیب کا معاملہ ہے کہ اسے بھی اللہ تعالیٰ نے معاملہ ہے کہ اسے بھی اللہ تعالیٰ نے الہیٰ ماتھ مخصوص فرا رکھا ہے۔ باوجو یکہ حضرات ابنیاء علیہم السلام اور اولیاء کرام اس کے الہام وعطا اور اولیاء کرام اس کے الہام وعطا سے جانے ہیں اگر چہ ذاتی طور پر وہ اسے نہیں جان سکتے۔

تعالى من خلقه بتعليمه والهام اياه كما في الغيب فانه تعالى قد خص بعلمه مع ان الانبياء والاولياء يعلمونه بالهامه تعالى وان لم يعلموه بانفسهم.

(الأكليل، ١= ٢٨)

بیہ بعینہ عبارت شیخ زادہ حنقی کی ہے اگر بیرعبارت بطور شارح ہی تھی اور ان کا بیہ نظریہ مستقل نہ تھا تو کم از کم احتاف تو ان کارد کرتے نہ کہ اس کے ذریعے اپنے موقف کواشکار کرتے۔

نوف: اس سے شخ حقانی کا بیرمونف بھی سامنے آ رہا ہے کہ وہ ساری امت کی طرح اقوال صحابه، لکل کتاب سر و سر القرآن او ائل السود "کامفہوم یکی مانتے ہیں بیداللہ تعالی اور اس کے رسول الله کے درمیان راز کا۔ درجدر کھتے ہیں۔

٣- الا الله يروقف اور احناف

محترم قارن صاحب لکھتے ہیں کہ جب احناف نے وقف "الا الله" پر مان لیا ہے تو پھر ماننا پڑے گا متشابہات کو اللہ تعالیٰ کے سواکوئی نہیں جانا لہذا

رسول التعليقية بهي أنبيس نبيس جانة\_

یبال تک الا الله پروقف کا معاملہ ہے ہم نے بہلی قبط میں ہی واضح کر دیا تھا کہ احتاف کا ہی نہیں بلکہ اکثریت کا یبی موقف ہے، امام فخر الدین رازی شافعی (۲۰۲) کی میتحقیق نقل کر دی تھی۔

ہمارے نزدیک بھی یہی مختار ہے

وهو المختار عندنا

لیکن یہ موقف رکھنے والوں میں سے کی نے بھی اس وقف کوحضو والیہ بھی کے عدم علم پر ولیل نہیں بنایا اگر کسی نے بتایا ہے تو سامنے لائیں۔ بلکہ جب بھی "والو اسخون فی العلم "پر وقف کرنے والوں نے کہا کہ (احناف) تہارے موقف پر تولازم آرہا ہے کہ متشابہات کا علم حضور والیہ کے کہ کا کہ والانکہ ان الرصول شاب یعلم المتشابه تم آپ میالیہ کے لیے ان کا علم عند کہ

تو جواباً احناف نے یہی کہا کہ رسول اللہ علیہ کے حوالہ ہے ہم بھی ویکر دلائل کی بنا پر تمہارے ساتھ ہیں البت راسخین کے بارے میں ہم نہیں مانے اس پر ہر طبقہ ہے متعدد حوالہ جات سمائقہ اقساط میں آ چکے ہیں۔

تمام احناف كاجواب

تمام احناف کی کتب شاہد ہیں جب ان پر بیا اعتراض ہوا تو انہوں نے با قاعدہ اس کا بہی جواب دیا چند تصریحات یہاں ملاحظہ ہوں۔
ا مام عبدالعزیز بخاری (۲۳۰) نے جو گفتگو کی ہم اسے یہاں نقل کیے دیتے ہوں۔

وال ۔ اگر وقف اسم جلالت پر ہے جیسا کدسلف نے کہا تو

هو يقتضي ان لايعلمه الرسول اس كا تقاضا يهي ہے كہ رسول اللہ علیقه کو بھی دوسروں کی طرح متشابہ كغيره من العباد كأعلم يندبهو اور اگر وقف "الراسخون في العلم" ير بي تو لازم آئے گا۔ لا یکون الرسول مخصوصاً ان تشابهات کاعلم آیے اللہ کے ساتھ مخصوص نہ رہے۔ جواب۔ ہم وقف الا اللہ ير ہى مانے بين ليكن آيت كامفهوم بيہ ہے۔ وما یعلم احد تاویله بدون الله تعالی کی تعلیم کے بغیران کامعنی و تاویل کوئی نہیں جان سکتا۔ تعليم الله دوسری آیت مبارکہ سے تائید بھراس پر ایک اور آیت مبارکہ سے تائید لائے جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ قل لا يعلم من في السموات فرما دونهيل جانتا آسانول وزمين كا والارض الغيب الا الله 📑 📆 غيب مرالله (سورة التحل ٢٥٠) اس کامفہوم سیہ ہے۔ لا يعلم بدون تعليم الله الا الله عيب الله كي تعليم كي يغير، الله تعالى کے سوا کوئی نہیں جانتا۔ تويهال الاجمعي غيرب جب صورت حال به بولى۔

تو رسول الشعطية كالعليم كے ليے مخصوص ہوتا ممکن ہے مگردوسروں کے لیے بیان کی اجازت نہ ہو تو اس کے حق میں بیا غیر معلوم ہے۔

جاز ان يكون الرسول مخصوصاً بالتعليم بدون اذن بالبيان لغيره فيبقىٰ غير معلوم في حق غيره

یہاں تو حصر ہے

اس پر دوسرا اعتراض اٹھایا کہ آیت میں حصر تھا کہ متشابہات کوصرف

الله تعالیٰ ہی جانتا ہے۔

اگر رسول الشي اللي كانتها كوتعليم البي سے اس آیت کے نزول سے پہلے ان کا علم حاصل ہو گیا تھا تو پھر آیت میں حصر کہاں رہا۔

اذا صار الرسول الله عالماً بالمتشابهات النازلة قبل نزول هذه الاية بالتعليم لايستقيم

پھر مناسب بہی تھا کہ اسم جلالت کے ساتھ لفظ رسول کا بھی یوں

اضافه بوتار

وما يعلم تاويله الا الله ورسوله ان كى تاويل ورسول عى جائة بيل

جواب اول

اس کا جواب دیتے ہوئے رقمطراز ہیں۔

ر کھتے ہوں۔

یجوز ان یکون التعلیم حاصلاً ممکن ہے اس آیت کے نزول کے بعد نزول ہذہ الایة فلا یکون بعد تعلیم حاصل ہوئی تو اس سے الرسول عالماً بالمتشابهات يهلي رسول الشعيف متثاب كاعلم نه

#### لہٰذا آیت مبارکہ میں حصر درست و قائم ہے۔ جواب ثانی

آیت غیب کی طرح ہی اس آیت کی تادیل ہوگی جس طرح وہاں غیر کے لیے تعلیم غیب کے باوجود حصر باقی رہتا ہے اس طرح زیر بحث آیت میں مجھی غیر کو تعلیم کے باوجود حصر باقی ہی رہے گا، ان کے الفاظ ہیں۔

آیت مبارکہ نشاندہی کررہی ہے کہ
اللہ عزوجل ہی ان کا علم رکھتا ہے
اور جسے وہ ان کی تاویل سے آگاہ
فرما دے کیاتم جانے نہیں آیت
غیب میں غیب کا حصر اللہ تعالیٰ کے
ساتھ ہے پھراس میں کوئی ممانعت
نہیں کہ اللہ کا غیر، اس کی تعلیم سے
است حاصل کر لے جیما کہ ارشاد
النی ہے عالم الغیب فلا یظھر

على غيبه احدً الا من ارتضى

الا من ارتضى من دسول (كشف الامرار ـ ۹۳،۹۱)

من رسول۔

انبی کے حوالہ سے بیرتمام گفتگو امام ابن امیر الحاج (۸۷۹) نے بھی نقل کی ہے۔

المیں کے حوالہ سے بیرتمام گفتگو امام ابن امیر الحاج (۱۲۹۱) کا ہے۔

المتاریخ بیجی رہاوی نے اس موال کے جواب میں لکھا وقف الا

Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

الله برہی ہے سیکن۔

اس کا مقہوم ہیا ہے کہ از خود اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں جانتا ہے معنی نہیں کہ اے کوئی جان ہی نہیں سکتا كيونكه الله كے الہام كے ذرابعه

معناه انه لا يعلمه احد الا الله ينقسه لا انه لا يعلمه احد اصلاً لجواز ان يعلمه بالهام الحق

(حاشية المنار، ٣٩٨)

اسے جانا جا سکتا ہے۔

یمی معنیٰ انہی الفاظ میں شیخ زادہ حنفی نے بھی کیا، پیچھے ان کی عبارت

میں بیرالفاظ ملاحظہ کریں۔

الله تعالى كے سواانبيس از خود كوئى نبيس جانتا بينبين كه كوئي انسان انبيس جان بى نېيى سكتا كيونكه الله تعالى كى تعليم

لا انه لا يعلمها احد من البشر اصلاً لجواز ان يعلمها البعض

انه لا يعلمها احد بنفسه الا الله

بتعلیمه ( یخ زاده، ۱=۲۸۱) ہے بعض جان کتے ہیں۔

مولانا عبدالحليم لكصنوى (١٣٨٧) نے نہايت ہى واضح لكھا، وقف الا الله

یر ہی ضروری ہے اب اعتراض وارد ہو گا۔

یلزم علی هذا ان لایکون اس الازم آرہا ہے کہ رسول اللہ علی مشاہرات کے عالم نہ

الرسول عليه السلام عالماً

حالانکہ آپ گلی ان کے عالم ہیں، اس کا جواب دیتے ہوئے لکھا۔ ان المعنی (وما یعلم تاویله) (وما یعلم تاویله) کا مفہوم یہ بدون الوحی (الا الله) فالنبی ہے کہ وتی کے بغیر آئیس اللہ تعالی

مَلْنَظِينَهُ كَانَ عَالَماً بِتَاوِيلَهُ يِالُوحِي اللهِ عَاللهِ عَاللهِ عِاللهِ عِاللهِ عِاللهِ عَاللهِ عَاللهِ عَاللهِ عَاللهِ عَاللهِ عَللهِ عَللهِ عَللهِ عَللهِ هُ وَمِرا المِنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَللهِ هُ وَمِرا كَوْنَى بَهِينَ جَانِياً لِهِ عَلاهِ هُ وَمِرا كُونَى بَهِينَ جَانِياً لِهِ عَلاهِ هُ وَمِرا كُونَى بَهِينَ جَانِياً لِهِ عَللهِ عَللهُ عَللهُ عَلَيْهِ عَللهِ عَللهِ عَللهِ عَللهِ عَللهِ عَللهُ عَللهُ عَللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ عَلَي

امام فخر الاسلام اورشمس الائمّه كامختار

جن دوائمه امام فخر الاسلام اور امام مش الائمه كاحواله امت دے رہى ہے۔ کہرسول الله علیہ منتابہات کاعلم رکھتے ہیں۔ وہ بھی"الا الله" پرہی وقت مانتے ہیں نہ کہ راسخون فی العلم پر، إمام عبدالعزیز بخاری (۷۳۰) لکھتے میں متشابہ کے بارے میں ہم بیعقبدہ رکھیں گے اس سے جومراد ہے وہی حق ہے۔ وهو مذهب عامة الصحابة يهى اكثر صحاب، تابعين، اكثر المست والتابعين وعامة المتقدمين اهل متقدمين احناف اور شوافع كا موقف ہے اور میں قاضی امام ابو زید، فخر السنة من اصحابنا واصحاب الاسلام، عمس الائمه اورجماعت الشافعي وهو مختار القاضي متاخرین رحمهم الله تعالی کا مختار ہے الامام ابوزيد وفخر الاسلام اس مذہب کے مطابق فرمان اللی وشمس الائمة وجماعة من المتأخرين رحمهم الله فعلى ' وما يعلم تاويله الا الله '' يس هذا وجب الوقف على قوله الا الله يربى وقف لازم ہے۔ تعالىٰ وما يعلم تاويله الا الله (غلية التحقيق شرح حسامي، ٢٧) شرح اصول بزدوى مين لكھتے ہيں ،الا الله پروتف

سلف اور امام فخرالاسلام ادر حمس كماهو مختار السلف والشيخين (كشف الاسرار،٣٠:٣٠) الائمه كالجمي مختار -احتاف تو بار بار کہہ رہے ہیں کہ ہمارا مختار الا اللہ یر ہی وقف ہے تمر ہم رسول الله علی کے علم متشابهات کا انکار نہیں کرتے ورنہ قرآنی تخاطب کا بطلان لازم آئے گا جو سی صورت قبول نہیں۔ احناف کی اس گفتگو ہے نہایت ہی اشکار ہو جاتا ہے کہ ان کی طرف ے''الا اللہ'' یر وقف کوحضورعلیسے کے متشابہات ومقطعات کے عدم علم کی دلیل بنانا سراسر زیادتی ہے اور بیان کا ہرگز موقف نہیں۔ ا کابرین دیوبند کے حوالہ جات ای موقف (الا الله يروقف) كولازم وتشكيم كرتے ہوئے تمام اكابرين دیوبند نے تصریح کی ہے کہ رسول الشفائی تاویل متشابہات سے آگاہ ہیں اور انہوں نے مذکور اہل علم کی طرح وارد شدہ اعتراضات کا جواب بھی لکھا چند تصریحات ملاحظه فرما کیجئے جو فقط ای معاملہ ہے متعلق ہیں۔ مولانا عبدالحفيظ ويوبندي "تمثابهات حضور عليه يراشكار بي" ير الفتگوكرتے ہوئے يہي اعتراض اٹھاكرجواب دیتے ہیں۔ اعتراض ۔جب مرادصرف الله كومعلوم ہے تو سوال بيركم جناب رسول الله عليات كو بھی ان کی مراد معلوم تھی یا نہیں لفظ اللہ پر وقف کے وجوب کا مطلب بہر حال یہی ہے ان کی مراد صرف اللہ کو معلوم ہے اس کے علاوہ کسی دوسرے کو اس کی مراد صرف اللہ کو معلوم ہے اس کے علاوہ کسی دوسرے کو اس کی مراد معلوم نہیں حالا نکہ یہ سابقہ بیان کے خلاف ہے جبکہ سابق میں گزر چکا ہے کہ مراد معلوم نہیں حالا نکہ یہ سابقہ بیان کے خلاف ہے جبکہ سابق میں گزر چکا ہے کہ

متشابهات کی مراد جناب رسول التعلیقی کو معلوم تھی ورند تخاطب سے کوئی فائدہ ې ښه ټو گاپه جواب بارى تعالى كا قرمان "وها يعلم تاويله الا الله" كمعنى بيل -وما يعلم تاويله بدون الوحي الا لیعنی منشابہات کی مراد وحی کے بغیر الله خدا کے سواکوئی نہیں جانتا۔ اور حضور کو وی کے ذریعے ان کی مراد معلوم تھی اس تاویل کے بعد اللہ کا استثناء بھی درست ہوگا۔ اور جناب رسول الله علیہ کا مراد سے واقف ہونا بھی ثابت ہوجائے گا۔ (اشرف الانوار،٢=١٢٨) مولانا جمیل احمد سکروڈوی (استاذ الحدیث دیوبند)نے بھی یہی گفتگو کی ہے۔ اعتراض - کیکن پیراعتراض دا قع ہوگا کہ متشابہات رسول الله علیہ کو بھی معلوم نہ ہواس کیے کہ الا اللہ پروقف واجب ہونے کی صورت میں متشابہات کی مراد کا معلوم ہونا اللہ کے ساتھ خاص ہو گا اور بیراس کا تقاضا کرتاہے کہ متشابہات کی مراد الله کے علاوہ کسی کومعلوم نہ ہو رسول الله علیہ کو اور نہ رامجین فی العلم کو حالا نکہ بیرسابقہ بیان کے خلاف ہے کیونکہ سابق میں گزر چکا ہے کہ متشابہات کی مراد رسول التبعين كومعلوم تقى ورنه تخاطب كا فائده باطل موجائ كار جواب۔ اس کا جواب سے کہ باری تعالی کے قول ''وما یعلم تاویلہ الا الله'' كے معنی بیں۔وما يعلم تاويله بدون الوحى الا الله۔ يعنی منشابہ کو بغير وحی كے سوائے خدا كے كوئی نہيں جانتا۔ اور رسول الله علی کو وجی کے ذریعہ منتابہ کی مرادمعلوم تھی پس اس صورت کے اندر آیت میں اللہ کا استناء بھی درست ہو گااور رسول اکرم علیہ کے صورت کے اندر آیت میں اللہ کا استناء بھی درست ہو گااور رسول اکرم علیہ کے

کا متشابہ کی مراد سے واقف ہونا بھی ثابت ہوجائے گا۔ (قوت الاخيار،٢=٥٠) انہوں نے شرح حسامی میں اس معاملہ پر بول ککھا، اس کا جواب بیہ ہے۔ كه وقف الا الله يرب اورنزول- آيت سے پہلے متشابهات كاعلم صرف اللہ کو تھالیکن نزول آیت کے بعد رسول اللہ علیہ کو بذریعہ وحی اس کی تعلیم دیدی گئی اور آپ بھی متشابہات کی مراد سے واقف ہوئے اور جب ایسا ہے تو الا الله ير وقف كرنے كے باوجود ميركهنا درست ہے كدرسول الله عليہ بھى متشابهات کی مراد سے واقف تھے۔ (شرح حیای) مولانا سيد فخر ألحن (صدر المدرسين ديوبند) نے امام رازي كا ايك اعتراض نقل کیا۔ اكر الله ير وقف كر ديا جائ اور الراسخون في العلم كا الله يرعطف ته كميا جائے جب بھی متشابہات کا غیرمعلوم المراد ہونا نابت نہیں ہوتا کیونکہ آپ زیادہ ے زیادہ کہیں سے کہ متشابہات کے علم کو اللہ تعالیٰ نے اپنے اوپر منحصر کر لیا ہے۔ اس كا جارے احتاف كے ياس جواب بيہے۔ ك علم كى دوفته بين بين أيك علم بالاصالت دوم بالتبع اور الله تعالى في اہینے او پرعلم بالا صالت کومنحصر کیا ہے علم بالتبع کونبیس للہذا ہوسکتا ہے۔ کہ بندوں کو بالتبع متشابهات کاعلم ہو جیسے کہ ایک موقعہ پر اللہ تعالیٰ نے علم غیب کو اپنے و پر منحصر کیا ہے تو کیا کسی دوسرے کوعلم نہیں ہاں دوسروں کو بھی علم غیب ہے لتبع اور الله تعالیٰ کو بالذات ہے لہذا الله بر وقف کر کے بھی متشابہات کا معلوم المراد بونا ثابت نبيس بوتا۔ (القرير الحاوي في حل تفيير البيصاوي=١٧٩)

## متشابه كي تعريف وتفصيل

ال طرح علاء احناف نے جب متثابہ کی تعریف وتفصیل بیان کی تو وہاں بھی واضح طور پرلکھ دیا کہ متثابہات نہ جاننا امت کا معاملہ ہے حبیب غدا متابعہ است کا معاملہ ہے حبیب غدا متابعہ است کا معاملہ ہوتا لازم آ جائے گا جو سراسر باطل علیہ ان سے آگاہ ہیں ورنہ خطاب کا مہمل ہوتا لازم آ جائے گا جو سراسر باطل ہے بیچھے قسط اول میں تفصیلی حوالہ جات ملاحظہ بیجئے کچھ نہ بچھ یہاں بھی ذکر کیے دیتے ہیں۔

# امام اعظم كاموقف

ا۔ مولانا حسین احمد پردواری مدرس و یو بندشرح اصول شاشی مین متشابه کی وضاحت کرتے ہوئے بطور فائدہ رقمطراز ہیں۔

متنابہ کے بارے میں امام صاحب کے نزدیک حق بیہ ہے کہ اس کی مراد اللہ تعالیٰ بھی جانے ہیں اور محمقانی بھی جانے ہیں ورنہ حضور علیہ کے لیے اس کا خطاب کرنا مہمل ہو جائے گا اور علماء را تخین فی العلم اس کی مراد کونہیں جانے ہیں۔
جانے ہیں۔

(نجوم الحواشی ، ۱۲۹)

مولانا سید انظر شاہ مسعودی (بن مولانا انور شاہ تشمیری) تقریرات بیضاوی میں رقمطراز ہیں۔

نیز بیا محوظ رہے کہ آنحضور علیہ مرادِ متشابہات پر مطلع ہے ورنہ قرآن مجید کے متشابہات کو کلام محمل قرار دینا پڑے گا۔ (والعیاذ باللہ)

( تقریرشای برتفسیر بیضاوی، ۲۹)

مولاتا عبدالغفار ديوبندي متثابه كي بحث من لكھتے ہیں۔

امت کی قیداس لیے ہے کہ نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام کو اس کلام کی مراد کا ا علم ہونا ضروری ہے اس لیے کہاجاتا ہے۔ کہ منشابہ اللہ ورسول کے درمیان ایک راز ہوتا ہے اور بیرراز امت کے لیے آخرت میں کھلے گا۔

(صفوة الحواشي، ١٧٤)

کیا بین تمام اہل علم''الا اللہ'' پر وقف سے آگاہ نہیں؟ یقینا آگاہ ہیں الکہ'' پر وقف سے آگاہ نہیں؟ یقینا آگاہ ہیں لیکن وہ احناف کے اس موقف سے بھی آگاہ ہیں لہٰذا انہوں نے اس وقف کو اس کو انتقاب کو است کہی جو احناف کہتے جلے آرہے ہیں۔

آپ ان تمام ہے سوال کر سکتے ہیں کہ متشابہ کی تعریف کہاں گئی؟ کیا تمہیں اس کا ذھول تو نہیں ہو گیا اگر ان کا جواب ہم پر اشکار ہے تو پھرضد کیسی؟ .

متشابهات كاعلم بذر بعدوحي

یہ تمام حوالہ جات اس حقیقت کو بھی اشکار کر رہے ہیں کہ آپ علیہ کو مقابتہ کو بھی اشکار کر رہے ہیں کہ آپ علیہ کو مقتابہات و مقطعات کا علم بذریعہ وحی حاصل تھا نہ کہ بذریعہ اجتہاد، اگر چہ آپ متالیہ کا اجتہاد بھی ظنی نہیں بلکہ قطعی و بقینی ہی ہوتا ہے مرید حوالہ جات ہیجے گزر معلی علیہ کے اجتہاد بھی طاحت ہے گزر

سے ہیں۔ انجم نوٹ کے WWW.NAFSEISLAH.COM

اگر ہم تشلیم کرلیں کہ متقد مین احناف''الا اللہ'' پر وقف کی بنا پر حضور علیا ہے۔ علم متفاہیات کے متکر و مخالف تھے اور یہی ان کا مختار تھا جیسا کہ محتر م قارن صاحب کہدرہے ہیں تو یہ کہنا بالکل درست ہونا چاہیے کہ متاخرین احناف نے اپنے ہی متقد مین کے دلائل کا جنازہ نکال دیا۔ پھر آخر کوئی حنی تو ہوتا جو یہ کہنا کہتا کہتم یہ کیا کر رہے ہو۔ یہ عقیدہ و دلیل تمہارے متقد مین احناف کی ہی ہے

لیکن ایبا و کھائی نہیں دیتا ہاں جو بھی آیا اس نے کھلے الفاظ میں الا اللہ پر وقف بھی مانا اور رسول الله علی کے علم متنابہات کوبھی تنظیم کیا بلکہ اسے ہی حق و صواب قرار دیتے ہوئے وارد شدہ اعتراضات کا جواب بھی دیا۔ بقول محترم قارن صاحب متقدمین اس دلیل کی بناء برعلم متشابهات کے منکر تھے اگر ایبا ہوتا تو متاخرین ان کی دلیل کا وفاع کرتے نہ کہ سارا زور اس کی تردید پر لگا دیتے۔اس سے واضح ہو جاتا کہ بیر مذہب صرف امام فخر الاسلام بردوی اور امام منس الائمداور متاخرين كابي نبيس تمام احناف بلكه تمام امت كاب كدرسول الله مالی متابهات کے عالم میں جیسا کے تفعیل کے ساتھ پیچھے آچکا ہے اور یہ بات قابل توجہ ہی نہیں کہ متقدمین کا مختار اور تھا اور متاخرین نے حق وصواب کسی دوسرے موقف کو قرار دیدیا کیونکہ بیٹیں ہوسکتا کہ ان کے مختار کو باطل اور اینے قول کوحق قرار دے دیا جائے۔ NAFSESLAN CO

## سم \_ قول امام سجاوندی کامفہوم

ہم نے اپنے موقف (مقطعات الله و رسول کے درمیان راز ہیں) پر جو ہارہ عدد (اب ۱۷) حوالہ جات دیے ان میں پہلا امام محمد بن طیفورسجاوندی (۵۹۷) کا تھا، ان کے الفاظ ہیں۔

ان حروف مقطعات کے جارے میں صدر اول (زمانہ اول) ہے یبی منقول ہے کہ میہ اللہ تعالیٰ اور اس منقول ہے کہ میہ اللہ تعالیٰ اور اس کے نبی الله کیا کے درمیان راز ہیں جیسے دوستوں کے درمیان سرچھ اشارات و کلمات خاموش ہوتے ہیں۔ ہیں جنہیں فقط وہی جانتے ہیں۔

المروى عن الصدر الا ول فى الحروف التهجى انها سربين الله وبين نبيه عُلَيْتُ وقد يجرى بين المحرمين كلمات معميات يشير الى اسرار بينهما

ہم نے صدر اول سے مراد خلفاء راشدین کا دور لیا اور اس پر حضرت صدیق اکبرادرحضرت علی الرتضٰی رضی الله عنھما کے اقوال شاہد ہیں۔

محرمحترم قارن صاحب نے قسط میں ان کے الفاظ''صدر اول'' سے صدر الشریعہ اول مراد لیے چنانچہ انہوں نے ''غلط فہمی کا عنوان'' قائم کر کے لکھا۔۔

"محترم مفتی قادری صاحب نے اس سے پہلی قسطوں میں بھی اور پانچویں قدم مفتی قادری صاحب نے اس سے پہلی قسطوں میں بھی اور پانچویں قسط میں بھی لکھا قال السجاوندی الممروی عن الصدر الاول ،امام جاوندی فرماتے ہیں کہ صدر اول سے منقول ہے (سوئے حجاز ص ۵۲، ستمبر جاوندی فرماتے ہیں کہ صدر اول سے منقول ہے (سوئے حجاز ص ۵۲، ستمبر

٢٠٠٣) اور پھر آگے ایک مقام پر لکھتے ہیں جب بیا ثابت ہے کہ صدر اول سے خلفاء راشدین اور تمام اہلست کا موقف یمی ہے (رسالہ مذکورہ، ص ۵۸) اس سے ظاہر ہوتا کہ محرم قادری صاحب صدراول سے زمانہ اول مراد لے رہے ہیں جب اس سے پہلی کسی قبط میں محترم قادری صاحب نے یہی حوالہ تقل کیا تو ہم نے بھی صدر اول کے الفاظ برغور کیے بغیر لکھا کہ جب احناف کا مجنار نظریہ ہے ہے تو اس کے خلاف تظرید کو صدر اول سے کیے قرار دیا جا سکتا ہے (ماہنامہ نصرت العلوم ايريل ٢٠٠٣) يعني جم نے بھي غور کے بغير صدر اول سے زمانداول بی سمجھ لیا مگر بعد میں ان الفاظ پرغور کرنے سے معلوم ہوا کہ صدر اول سے زمانہ اول مراد نہیں بلکہ صدر اول سے صدر الشریعة الاول مراد بیں اس لیے کہ صدر الشريعه دو بي ايك اكبراور اول كهلاتے بين اور دوسرے اصغر و ثاني كهلاتے بين امام سجاوندی نے صدر الشریعہ الاول کا حوالہ دیتے ہوئے کہا کہ ایہا صدر اول سے منقول ہے یقینا اس بارے میں غور کرنے کے بعد محترم قادری صاحب بھی اس بارہ میں ہماری تائید کریں کے جب صدر اول سے زمانہ اول مراد نہیں تو امام سجاد وندی کے حوالہ کو صحابہ اور تابعین کے اقوال کی تفسیر نہیں بنایا جا سکتا کہ ان صحابہ وغیرہم کے اقوال کا مطلب سے کہ بیردوف اللہ نتعالیٰ اور اس کے رسول کے درمیان راز ہیں اور ان اقوال کا مطلب ہے ہے کہ بیرروف اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے درمیان راز ہیں اور ان اقوال کا بیمفہوم امام بیضاوی نے بیان کیا ہے بلکدان اقوال کامفہوم جیسا کہ امام شیخ زادہ حنفی کی عبارت سے واضح ہوتا ہے كريداقوال ظاہرى مغبوم كے لحاظ سے اس مفہوم كے مخالف ہيں جومفہوم امام بيضاوى تاويل كركے بيان كررہے ہيں۔ (نصرة العلوم ص ٢٣ اكتوبر٢٠٠٧)

صدرین بر گفتگو

مین زاده حنفی نے امام بیضاوی بر گرفت یا ان کی تائید کی تھی؟ اس برتو بیجھے تفصیل سے گفتگو آ گئ اس کے بعد کوئی بھی منصف نہیں کے گا کہ بی گرفت ہے بلکہ ان کی عبارت کا ہر ہر لفظ بول کر بتا رہا ہے کہ بیہ بیضاوی کی تائید ہی نہیں بلکہ اس سے موقف احناف کو تقویت دی ہے یہاں ہم صدرین بر گفتگو کرتا جاہ رہے ہیں۔

ہمارا ذہن اس پر گفتگو کے لیے تیار نہ تھا کیونکہ بیہ بات نہایت ہی کمزور و بے بنیاد ہے چونکہ قارن صاحب نے ہمیں مشورہ دیا۔ یقیناً اس بارے میں غور كرنے كے بعد محرم قارى صاحب بھى اس بارہ ميں تائيد كريں گے۔ كدامام سجاوندی کے قول میں صدر اول ہے زمانہ اول نہیں بلکہ صدر اکبر مراد ہیں۔

غور وفکر کے بعد

اس مئلہ پر جتنی گفتگو بھی اب تک کی ہے بحد اللہ غور وفکر سے کی ہے ہر معاملہ کو ہم نے سنجیدگی سے لیا ہے۔ حب مطالعہ پوری دیانتداری سے بات کہی ہے۔ ہم نے صدرین کے مسئلہ پر مزیدغور وفکر کیا ہے اور اس کا رزلث ا ماری بی تائید کررہا ہے نہ کہ محترم قارن صاحب کی۔

۔ لاکل میہ ہیں ۔ ہر مترجم نے اس کا ترجمہ زمانہ اول (قرون اولی ) ہی کیا ہے خواہ

زمانہ اول کو ہی صدر اول کہا جاتا ہے اس سے مراد شخصیت کسی نے مجھی نہیں کی بلکہ اس کیلئے صدرالشریعة اول کی اصطلاح ہے۔ مولاتا عبدالحی لکھنوی (۱۳۰۴) اصطلاح صدر اول کے بارے میں

بعنوان فائده لکھتے ہیں۔

صدر اول کا اطلاق سلف صالحین بر ہی ہوتا ہے اور سے پہلے تنین ادوار کی نے ش الغارۃ میں تصریح کی

الصدر الاول لايقال الاعلى السلف الصالح وهم اصحاب القرون الثلثة الاول كذا في كابل علم بين جبيها كه امام ابن حجر شن الغارة لا بن حجر مكى

(مقدمه شرح الوقابير، ١١ = ١٨)

٣-صدرين كا تعارف

صدرین سے مراد پیدو شخصیتیں ہیں۔

امام احد بن عبيدالله بن ابراميم محبوبي نيشا يوري"

انہیں صدر اول و اکبر کہا جاتا ہے۔ شخ عمر رضا کالہ ان کا تعارف ان

الفاظ میں کرواتے ہیں۔

احمد بن عبيد الله بن ابراهيم ان كا تام احد بن عبيدالله بن ابراجيم

غیشا پوری ہے

النيشا بوري

مِير' وتلقيح المعقو د في الفروق بين ابل

سدرالشريعة الاول فقيه حنفي من تصانيفه تلقيح العقود في الفروق بين اهل النقول في

النقول''ہے۔ فروع الفقه الحنفي اوران کاس وصال ۹۲۵ هه،۱۲۳۲ء تحریر کمیا ہے۔

(مجم الموقين ،١،٨٠١)

امام عبيد الله بن مسعود بن محمود بن احد بن عبيدالله-

انہیں صدر اصغرو ثانی کا نام دیا جاتا ہے۔ان کے بارے میں کالہ نے لکھا

عبيد الله بن مسعود بن عبدالله بن مسعود بن محمور بن احمد

محمود بن احمد بن عبيدالله بن عبيد الله بخاري محبولي حفى اور

البخارى، المحبوبي ، الحنفى صدرشريدامغريس

صدر الشريعة الاصغر

اور ان کاس وصال ۲۷۷ه، ۲ ۱۳۳۱، درج کیا ہے۔

(الضألا:٢٣١)

ويا صدراول كا وصال ٢٣٥ جرى اور صدر فانى كا وصال ٢٨٥ جرى

ہے، ملاعلی قاری نے ۱۸۰ اور بعض نے ۲۸۵ کھی لکھا ہے۔ مگر پہلا قول ۲۸۷ ہی سیجے ہے۔

(ظفر الحصلين ، ١٧٧)

اصطلاح كااجرا

اور سیصدر اول اور ٹائی کی اصلاح ،صدر ٹائی کے بعد ہی جاری ہوئی يهل ال كا نام ونشان تك ندتها كيونكه جب تك دوسرے ندآئے پہلے كوصدر اول

امام سجاوندی کاسن وصال بات کو داضح کرنے کے لیے یہاں امام سجادندی کے من وصال کا جاننا

مجمی ضروری ہے ہمارے سامنے سجاوندی یہ تین شخصیات ہیں۔
ا۔ شخ محمہ بن طیفورغزنوی سجاوندی (مجم المؤلفین:۱۳=۱۱۱)
۲۔ شخ محمہ بن محمہ بن عبدالرشید سجاوندی (ایصنا، ۱۱،۳۳۱)
۳۔ شخ احمہ بن محمہ سجاوندی (ایصنا ، ۱،۵۰۱)

ان میں سے دوکا وصال ۲۵ جری اور تیسرے کا ۵۹۹ جری ہے، ہم ۵۹۰ نہیں لیتے بلکہ ۵۹۱ ہی لے لیس تو غور فرمایئے ان کے اور صدر ٹانی کے دصال میں کوئی ڈیڑھ صدی کا فرق ہے گویا امام سجاوتدی نے صدر ٹانی کو پایا ہی نہیں۔ جب ان کے علم میں صدر ٹانی کا وجود ہی نہیں تو وہ پہلے کوصدر اول کیسے کہد سکتے ہیں؟ صدر ٹانی کی عمر ایک صدی بھی قرار دی جائے پھر بھی ان کی ولادت امام سجاوتدی سے بچاس سال بعد کی ہے۔ الغرض صدر اول وصدر ٹانی کی اصطلاح امام سجاوتدی کے دور ہیں تھی ہی نہیں تو پھر ان کے قول میں صدر اول سے زمانہ اول مراد نہ لینا اور دور صدر الشریعة اول مراد لینا سراسر زیادتی اور قار کین کوشہات میں ڈالنا ہے جو کسی بھی صاحب علم کے شایاں نہیں۔ قار کین کوشہات میں ڈالنا ہے جو کسی بھی صاحب علم کے شایاں نہیں۔ تار کین کوشہات میں ڈالنا ہے جو کسی بھی صاحب علم کے شایاں نہیں۔

پیر جب ممام امت (ممون اجناف) حصرت ابو برصدی اور صرت علی رضی الله عنما کے اقوال کا مفہوم یہی بیان کر رہی ہے کہ مقطعات، الله تعالیٰ اور اس کے رسول الله الله کے درمیان راز کا درجہ رکھتے ہیں اس پر سولہ عدد حوالہ جات آ بچے ہیں تو ظاہر ہے امام سجاد ندی نے بھی علماء امت کی آواز کو بلند کرتے ہوئے لکھا کہ صدر اول یعنی خلفاء راشدین کے دور سے مقطعات کے بارے میں یہی رائے چلی آ رہی ہے۔ اس

کے علاوہ کوئی دوسری رائے تہیں ، البذا جمیں بھی شبہات میں راھنے کے بجائے امت کے بیان کردہ معنی اور مفہوم کو ہی قبول کر لینا جاہے۔ اس برجمیں قاضی ثناء اللہ یق حنفی کی تائید بھی حاصل ہے کیونکہ انہوں نے بھی امام سجاوندی کے قول کو اسی مفہوم میں لیا ہے کیونکہ حاشیہ میں انہوں نے لکھا حضور علی منشابہات کاعلم رکھتے ہیں۔

وهو المختار عندى وما يدل اورميرا مخاريبي ب كراوراس ير شابدیں.

على هذا من اقوال الصحابة كتاب مين مذكور صحاب ك اقوال مذكور في الكتاب

(المظيري،١١)

اور امام سجادندی سے انہوں نے ان اقوال کا بہی مفہوم نقل کیا ہے کہ اس کی تائیر صدر اول لینی زمانہ اول سے ہے لینی انہوں نے اقوال صحابہ کی وضاحت کے لیے امام سجاوندی کا قول نقل کیا، اب اس میں ان کی تائید جمی بنتی ہے جب صدر اول سے زمانہ اول مراد ہو اور اگر اس سے صدر الشریعہ اول مراد لیاجائے تو یہ آن اتوال کی وضاحت نہیں بن سکے گی حالاتکہ قاضی یانی پتی حنفی انہی کی وضاحت کے لیے اے لا رہے ہیں، بہرصورت مانتا پڑے گا کہ امام سجاوندی کے قول میں صدر اول سے زمانہ اول اور قرون اولی ہی مراد ہے نہ کہ

صدر الشریعه اول -۵ ـ علامه محمود آلوی کا شافعی ہونا

ہم نے اقوال صحابہ کی تفسیر میں علامہ محمود آلوی کابھی ذکر کیا کہ وہ بھی

ان كا يمي مفهوم ليتے ہيں كرمقطعات الله رسول كے درميان راز ہيں اس يرقارن صاحب لکھتے چونکہ علامہ آلوی شافعی ہیں اس لیے ان کا حوالہ مفیرنہیں اس سلسلہ میں گزارش پیہے۔

یبال بهارامقصد فقظ بیر نقاعهم ثابت کریں سیدنا صدیق اکبر اور دیگر صحابہ کے اقوال کامفہوم ہیہ ہے''مقطعات اللہ و رسول کے درمیان راز ہیں" اے تمام امت نے قبول کیا اور اسے بی بیان کیا اس کی تائید ہمیں جس ہے بھی میسر آئی ہم نے اس کا کھلے ذہن کے ساتھ ذکر کیا مثلاً علامه محود آلوى اورامام بيضاوي وغير جهار

یعنی علاءاحناف ہی نہیں تمام اہل علم نے یہی مفہوم لیا لہٰذا ان کی تائید کوشافعی ہونے کی وجہ ہے مستر د کر دینا مناسب نہیں۔

اسی طرح معاملہ حضرت مجدد الف ثانی حنفی کا ہے انہوں نے بھی انہیں الله ورسول کے درمیان راز قرار دیا جب ساری امت یمی کہتی آ رہی ہے تو ہمیں المجمى ليجھ خيال كرنا جاہيے۔

ہم نے ص ۲۰ پر علامہ محمود آلوسی کی ایسی عیارت بھی نقل کی جو انہوں نے احتاف ہی کے موقف کو اشکار کرنے کے لیے لکھی تھی۔

علیہ کے لیے ان کی تعلیم کا انکار

ولعل القائل بكون المتشابه جو لوگ (احناف) كہتے ہیں كہ مما استأثر الله تعالى بعلمه متثايبات كاعلم الله تعالى سے بى لایمنع تعلیمه للنبی مُلْنِی مُلْنِی مُلْنِی مُحْصوص ہے وہ بھی یواسطہ وحی حضور

(روح المعاني،٣=١١٦) تبيس كرتے۔

بتائے بیشوافع کا موقف ہے یا احناف کا؟ کیا علامہ آلوی نے احناف كے حوالہ سے جھوٹ بولا ہے۔ يا انہوں نے احناف كا بى موقف واضح كيا ہے؟ ٣- کوئی صاحب ایمان شک نہیں کرسکتا

پھرہم نے علامہ محمود آلوی (۱۲۷۰) کی اس سلسلہ میں الی عبارت بھی نقل کی جس میں وہ فرماتے ہیں کوئی صاحب ایمان آ دی حضور علی ہے علم متثابہات کے بارے میں شک نہیں کرسکتا،ان کے الفاظ ہیں۔

ہے اور ان کے فہم مقطعات کے بارے میں کوئی صاحب ایمان شک

وان اراد افهام المخاطب بها اور اگر افهام مخاطب مراد ہے اور وہ وهوهنا الرسول عُنْ فيهومما يهال رسول الله عَلَيْ كي ذات اقدى لا يشك فيه مو من

(روح المعانی، ۱:۲۳۱۱) ای نبیس کرسکتار

بھرانہی کی بیعبارت بھی سامنے لائی گئی۔

كه جوآدى رسول الشعليك كے مقام عالى سے آگاہ ہے وہ آپ الله کے علم متشابہات کا انکار کر ہی نہیں کرسکتا ان کے الفاظ ہیں۔

مما لایکاد یقول به من یعوف ہے ایک چیز ہے کہ حضور علیہ کے

ہے کوئی بھی شخص اس کا انکار نہیں کر سکنا ہاں علم محیط اور بطریق نظر و استدلال کا انکار درست ہے۔

رتبة النبى عَلَيْكُم ورتبة اولياء رتبه ومقام اور اولياء كالمين كرتبه الاحاطة ومن معرفته على سبيل

(رواح المعالى=٣٠١١)

### امام ابن قنبيه كاحواليه

اس طرح امام ابن قتبیه دینوری (۲۷۴) نے لکھا۔

رسول الله علي منشابهات كاعلم نهيس ? 205)

ہل یجوز لا حد ان یقول ان کیاکی کے لیے بیکہنا جائز ہے کہ رسول الله لم يكن يعرف المتشابه؟ ( تاویل مشکل القرآن ،۹۹)

أيك اورتصرتك

امام بدرالدین زرکشی (۲۹۳) نے بھی تقریباً امام ابن قنیبہ کے الفاظ

نفل کر دیئے ہیں۔

تسی کے لیے یہ کہنا جائز ہی نہیں كه رسول الله عليه منشابهات ي واقف نہیں۔

لا يسوغ لا حد ان يقول ان رسول اللمن له لم يعلم المتشابه (البريان في علوم القرآن=٨٨٠٢)

سينخ ابن تيميه كي تصريح

شخ ابن تیمید (۷۲۸) نے بھی متعدد مقامات پر بیرتصری کی ہے کہ آج

تك كسى امام نے اليي بات نہيں كهي۔

اسلاف امت اور ائمه مجتهدین میں سے کسی نے بینہیں کہا کہ قرآن معلوم نبيس اور اور نه أنبيس رسول الله

ولا قال قط احد من سلف الامة ولا من الائمة المعتبوعين ان في القرآن آيات لا يعلم سين الي آيات بين جن كالمعنى معناها ولايفهمعا رسول الله للطالطة میلینی سمجھتے ہیں اور نہ تمام اہل علم و ایکان۔ البت انہوں نے بعض آیات کے حوالہ سے یہ کہا کہ انہیں بعض مہیں سمجھ سکتے اور اس میں کوئی شک نہیں سمجھ سکتے اور اس میں کوئی شک نہیں ۔ اس در در سے سے سے اس در در سے میں کوئی شک

ولا اهل اعلم ولاايمان جميع وانما ينفون علم بعض ذلك عن بعض الناس وهذا لاريب فيه

(مجموعة الفتاوي، ١٥٢،٧) مبين بيه بات درست ہے۔

یہ تمام اہل علم واضح کر رہے ہیں کہ امت میں سے (بشمول احناف)

کسی نے آج تک حضور علیہ کے عالم متنابہات ہونے کا انکار نہیں کیا حالاتکہ
احناف کا موقف (الا اللہ بر وقف) یقینا ان کے علم میں تھا چونکہ یہاں وقف
کے باوجود احناف نے ایس بات نہیں کہی تھی لبذا ان سب نے تصریح کی احناف
بھی رسول اللہ علیہ کے لیے متنابہات کا علم مانتے ہیں اگر متقدمین احناف کا مختار، عدم علم ہوتا تو تمام ایسی بات بھی نہ کھتے کیونکہ یہ بات سراسر غلط بیانی سے۔اوران اہل علم کے بارے میں ایسا سوجا بھی نہیں جا سکتا۔

یہ بیہلے گزر چکا اگر احناف الا الله پر وقف کی بناء پر ایساعقیدہ رکھتے تو کھلے الفاظ میں ان کا ردکرتے اور کہتے ہمارا مختار قول ہرگزیہ بیس بلکہ ہم تو عدم علم مانتے ہیں لیکن ان کی تر دید میں کوئی ایک قول بھی پیش نہیں کیا جا سکتا بلکہ سب احناف نے اے تسلیم کیا اور کہا ہم رسول اللہ علیہ کو عالم متشابہات تسلیم کرتے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ الا اللہ پر وقف بھی مانتے ہیں اور ان دونوں باتوں میں کوئی تضاد نہیں تفصیل سابقہ اقساط میں آھی ہے۔

٢\_علماء ديوبند كا ذهول

دوسری قبط میں ہم نے ان اکابرین دیوبند کے حوالہ جات ذکر کیے۔

| مولا ناشبیر احمد عثانی ۳_ مفتی محمد ابراہیم                                                   | -1)           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| مولانا سيدمظهر الحق سهار نيوري مهم مولانا عبدالحفيظ ديوبندي                                   |               |
| مولا تا جمیل احد سکروڈوی ۲۔ مولانا عبدالغفار دیو بندی                                         | ۵_            |
| اس کے جواب میں محترم قارن صاحب نے فرمایا ان کو ذھول بلکہ ان                                   |               |
| ں کو مغالطہ ہو گیا ہے بعنی بیداحناف کے مختار مسلک پرنہیں رہے۔ اس                              | میں بعض       |
| جب ہم نے بیان کیا تو فرماتے ہیں۔                                                              |               |
| "اس سے جماری مراد دو تین شخصیات بی تھیں جنہوں نے اصول شاشی                                    | Ĭ             |
| ے تراجم لکھے ہیں مرمفتی قادری صاحب ماری اس کلام کی یوں تعبیر                                  | وغيره _       |
| ہیں کہ علماء دیوبند سے بھی ذھول ہو گیا حالانکہ بہتجیر بالکل درست نہیں                         | <u>ا</u> کرتے |
| ، كه بم نے على الاطلاق تو نہيں بلكه دو تين شخصيات كے بارے ميں ايها                            | اس ليے        |
| (تصرة العلوم: ١٧١)                                                                            | کہا۔          |
| い かしと                                                                                         | جار_          |
| واضح رہے آپ کے تمام علماء دیوبٹد ہمارے ساتھ ہیں، دوسری قبط                                    | i i           |
| رس رہ میں دوسری دھ ا<br>کے علاوہ دیگر اقسام بھی اس پر شاہد ہیں چھاکا تذکرہ تو اوپر آیا کچھاور |               |
| اساء بھی درج کیے دیتے ہیں۔                                                                    |               |
| مولانا اشرف علی تھانوی ۸۔ مولانا سید فخر الحس                                                 |               |
| مولاناحسين احمد بردواري ۱۰ مولانا محمد حفظ الرحمٰن                                            | _9            |
| مولا نا سید انظر شاه مسعودی                                                                   | _11           |
| تو صرف دو تین کوذھول نہیں بلکہ ان تمام کو ہوا ہے۔                                             | 1             |
| آب بهی کہنا چاہتے ہیں کہ اس مسئلہ میں علماء و یوبتد کو ذھول ہو گیا                            | _r            |
|                                                                                               |               |

ہے،ہم نے بھی یہی بات کہی ہے کیونکہ ہمارے کہنے کا مقصد تمام مسائل میں ذھول نہیں بلکہ صرف اسی ایک مسئلہ میں ہے۔ س۔ دوسری قسط میں فقط دو تین نہیں تھے بلکہ چھے افراد تھے جن کے نام اوپر آئے ہیں۔

س۔ اس قط میں آپ نے ''ان کی تحقیق'' کہدکر شاید اپنے الفاظ''ان سے دھول'' کے ازالہ کی کوشش کی ہے واللہ اعلم بحقیقة الحال۔

2\_خطاب بے فائدہ

ہم نے احداف کے دلائل میں ایک دلیل ہے ذکر کی تھی کہ اگر رسول اللہ علی ایک دلیل ہے ذکر کی تھی کہ اگر رسول اللہ علی ایک علی ہے فائدہ ہونا لازم آتا ہے اس پر محترم قارن صاحب نے لکھا کہ قرآن کے مخاطب تو تا قیامت ہیں تو اعتراض پھر بھی باتی رہے گا رسول اللہ علی ہے جانے سے تو مسئلہ طل نہیں ہو جاتا۔ ان کے الفاظ ہیں۔

"" محترم قادری صاحب سے گزارش ہے کہ قرآن کریم کے مخاطب قیامت تک آنے والے لوگ ہیں اور بیدان کے لیے ہدایت ہے ..... تو یہی اعتراض عام لوگون کے حق میں ہوسکتا ہے۔ ..... لہذا منسوخ الحکم آیات والا جواب ہی دینا جا ہے۔

(ملخصاً نصرة العلوم ،۳۳) جواب ہی دینا جا ہے۔ (ملخصاً نصرة العلوم ،۳۳)

بلاواسطه مخاطب حضور يتليقه

بمیں میہ ذہن نشین رکھنا جاہیے کہ بلا واسطہ قرآن کے مخاطب رسول اللہ ہی ہیں البتہ ان کے واسطہ سے امت مخاطب ہے لہذا امت کو مخاطب ہونے کا وہ درجہ حاصل ہی تہیں جو رسول انٹد علیہ کو حاصل بے لہذا امت کوآپ میلینی برقیاس کرنا مناسب ہی نہیں۔ قرآنی خطاب میں فرق رکھا گیا ہے رسول الله والله کو بوں خطاب فرمایا۔ ونزلنا علیک الکتاب تبیانا ہم نے آپ پر کتاب تازل کی جو ہرشی کی تفصیل ہے۔ لكل شئ مگرامت کے حوالے سے فرمایا۔ لتبین للناس مانزل الیهم آپ بیان کریں لوگوں کو جو ان کی (النحل ۴۳۸) طرف نازل کیا گیا ہے۔ اسی فرق کی بنیاد پرمفسرین نے لکھا کہ حضور پیلیستے پر امت کے لیے تمام قرآنی اسرار کابیان لازم نہیں جوامت کی ضرورت و استعداد ہے اس کے مطابق أنہيں علوم قرآنی عطا ہو گئے۔ امام صدر الدین محمد بن اسحاق قو توی (۲۷۲) اس خطابی فرق کے راز کو بول اشکار کرتے ہیں۔ لكن سرقوله تعالى لتبين للناس ارشاد البي "لتبين للنا س مانزل مانزل اليهم ولم يقل مانزل اليهم " ين يني راز ب ينين اليك ولا كل مانزل اليك فرمايا وه بيان كروجو كرتمهارى طرف وغير ذلک من الاشارات نازل كيا اور نه بى يه كه وه تمام اشارات و حکمتیں بیان کرو جو ہم الالهية والحكم (اعجاز البیان فی تفسیرام القرآن،۱۱) نے تنہیں بیان کی ہیں اس لیے اہل علم نے تصریح کی ہے چھ قرآنی اسرار اللہ تعالیٰ کے بعد فقط رسول الشعلينية بى جائے بن آپ الله عليه ك علاده أنبيل كوكى نبيل

جانتا امام محمد بن سليمان قدى حنفي المعروف ابن نقيب (١٩٨) فرمات ہیں علوم قرآن تبین اقسام پرمشتل ہیں۔ السے علوم جن کی اطلاع اللہ تعالی نے خلق میں سے کسی کوئیس دی۔ وهو ما استأثر به من علوم ايس علوم جن يرالله تعالى في مخلوق اسراد کتابه من معرفة کنه ذاته میں سے کی کومطلع نہیں فرمایا بیاس ا کتاب کے علوم واسرار ہیں جے وہ وغيوبه التي لا يعلهما الاهو بی جانتا ہے مثلاً معرفت کنہ ذات اور ایسے غیوب جنہیں اس کے علاوہ كوئي نهيس حانتا ان کے بارے میں کوئی بالا تفاق گفتگونہیں کرسکتا۔ میجھ ایسے علوم ہیں۔ ما اطلع الله نبيه عَلَيْتُ من جن يرالله تعالى نے اين يُحالِقَهُ اسرار الكتاب واختصه به كوبصورت اسرار كتاب مطلع فرمايا اور انہیں آپ کے ساتھ ہی مخصوص ان میں آپ یا آپ کی طرف سے جسے اجازت ہو کے علاوہ کوئی گفتگو ہے۔ ایعنی مقطعات کا علم حضور علیہ کے علوم مخصوصہ میں سے ہے۔

امام ابو زید عبید اللہ بوی حنفی (۱۳۳۰) نسخ بالنہ کے بارے میں گفتگو کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اللہ تعالی حضور علی ہے روسراتھم بطریق وہی غیر متلواگر نازل کریں گے تو آپ علی ہے ہیں کا بیان الازم ہوگا۔

اوگوں کی طرف نازل ہونے والے احکام کا بیان آپ پرلازم ہے فرمان البی (وانزلنا البیک اللہ کو اللہ کی (وانزلنا البیک اللہ کو کامعتی ہے ہم نے آپ کو لوگوں کی طرف مبعوث کیا اور رسول بنایا آپ پر ذکر تازل کر کے تا کہ آپ لوگوں کی طرف آنے والے احکام کو بیان کر دیں اگر مراد مخالف کا قول ہوتا تو الفاظ یوں ہوتے تا کہ کا قول ہوتا تو الفاظ یوں ہوتے تا

فان الزمه بيان مانزل الى الناس من الاحكام وصار قوله (وانزلنا اليك الذكر ) في معنى انا ارسلناك الى الناس وجعلناك رسولاً بما انزلنا اليك من الذكر تبين للناس مانزل اليهم من الاحكام ولو كان المراد ماقاله الخصم لكان من حق الكلام تبين للناس ماانزل اليك الكلام تبين للناس ماانزل

( تقويم الأدله،٢٣٢) نازل موا

پھر میہ بھی اہل علم نے تصریح کر دی ہے کہ جب آپ علی نے ان منظابہات کو مجھ لیا تو اب قرآن پہ اعتراض ختم ہو گیا کیونکہ تمام مخاطبین ومکلفین کا سمجھنا ضروری نہیں بلکہ فقط بلا واسطہ مخاطب کا سمجھنا ہی ضروری ہوتا ہے اس پر تصریحات گزری بھی ہیں کچھ کا تذکرہ یہاں کر دیتے ہیں۔

جب احناف ير اعتراض موا اگر مقطعات كوصرف الله تعالى مى جانتا

ہے اس کے علاوہ ان کا علم کسی کونبیس تو چھر خطاب بے فائدہ اور خطاب بالمحمل لازم آئے گا جو بعید از قیاس ہے اس کا جواب دیتے ہوئے اہل علم نے لکھا ہے۔ ممکن ہے اس کے مخاطب صرف رسول الله میلینتی ہی ہوں اور آپ انہیں سمجھتے ہیں ہاں آپ کے علاوہ اگر انہیں کوئی نہیں سمجھتا تو اس ہے کوئی فرق نہیں بڑتا۔ مولانا بحر العلوم انصاري (١٢٢٥) نے يبي بات ان الفاظ ميں كبي -لعل المخاطب به رسول الله ممكن ہے اس كے مخاطب فقط رسول الشيطيني مول اورآپ كى دات عليت وهو فاهم والنزاع انما اقدس انہیں مجھتی ہے، ہمارا اختلاف هو فيمن سواه دیگر کے ساتھ آپ تھی کے ماسوا (فواع الرحوت،٢:٢٢) ا مام محمد بن ولی از میری (۱۰۲) کے بھی خوبصورت الفاظ ملاحظہ سیجئے۔ فالمناسب ان يقول ان لا نقض كبى كبنا مناسب بح كه حضور عليه الله کے حوالہ ہے ہم پر اعتر اض نہیں ہو بالنبي غُلَيْكُ اذ لانزاع فيه (حاشیملی مرأة الاصول ،١،٥١٥) مكتا كيونكه اس ميس تو جها دا اختلاف ا ہم نوٹ۔ کیا بیاحناف کا اعلان نہیں کہ حضور علیقے کے بارے میں ہمارا شوافع وغیرہ ہے کوئی اختلاف ہی نہیں بلکہ ہمارا اس بارے میں ان کے ساتھ اتفاق ہے، ادھر سے کہی بات امام ابن قنبیہ (۲۷۳) امام زرکشی (۲۹۳) اور امام ابن قنبیہ (۲۷۳) امام زرکشی (۲۹۳) اور امام الوی (۱۳۷۰) نے بھی احناف کا یہی موقف اشکار کرتے ہوئے لکھا۔

شيخ احمد ملا جيون نے لکھا كه أكر علم نه ہوا تو تخاطب كا فائدہ باطل ہو جائے اس پر مولانا عبدالحلیم لکھنوی نے بیہ واضح کیا کہ یہاں کس کا تخاطب مراد ہے حضور کا یا ساری امت کا۔ لکھتے ہیں۔ یصیر التخاطب ای بالنبی علیه حضور التخاطب ای باطل السلام (حاشيه نور،٩٣) موجاتا ب علامه محمود آلوی (۱۲۷۰) نے بھی احتاف کا یہی موقف اشکار کرتے ہوئے لکھا۔ اگر تمام لوگول كا افهام مقصود ب ان اراد امهاها جميع الناس فلا نسلم انه موجود في العلمية توہم نہیں مانتے کہ وہ علمیت میں موجود ہے اور اگر افہام مخاطب کا وان اراد افهام المخاطب بها وهوهنا الرسول غلطيه فهو مما مقصود ہے اور وہ ذات رسول اللہ لايشك فيه مومن علی ہے تو ان کے بارے میں کوئی (روح المعاني، ۱: ۱۳۷۱) مومن شك نهيس كرسكتا\_ كتب عقائد ميں بھى يبى بات قرآن ير وارد اعتراضات كے جواب مل کھی گئے ہے۔ یہاں ایک حوالہ دیا جارہا ہے۔ مین محمد بن مرتضی ابن الوزیر (۸۴۰) متنابه بر گفتگو کرتے ہوئے لکھتے ہیں یہ جواب بھی دیا جا سکتا ہے۔ وغیرہ بھی ہوتے ہیں جب بعض کا جان لینا ہی کافی ہے اور اس کی وجہ ہے خطاب بے فاکدہ اور انسی کو جن سے خطاب بے فاکدہ اور لغو ہونے سے محفوظ ہو جاتا ہے تو یہال بعض سے مراد رسول اللہ علیہ کی ذات ہے ،ای طرح ملائکہ اور خوسی بند ہے جنہیں اللہ تعالیٰ جا ہے۔

ونحوهم واذا كان علم البعض يكفى ويخرخ الخطاب بذلك عن العبث جاز ان يكون ذلك البعض هورسول الله عليه وخواص شاء الله من ملائكته وخواص عباده والله سبحانه اعلم (ایار الحق علی الحق می المی الله علی (ایار الحق علی الحق می المی الحق علی الحق می الحق علی الحق علی الحق می الحق علی الحق می الحق علی الحق علی الحق می الحق علی الحق علی الحق می الحق علی الحق می ا

متشابہ کے بارے میں بیہ کہنا قطعاً جائز نہیں کہ بیہ تھمت سے خالی ہیں کیونکہ بعض انہیں سمجھ جاتے ہیں

لايجوز القطع على خلوه عن الحكمة لجواز فهم البعض ولو رسول الله مُلْنِينَهُ وحده

دوسرے مقام پر رفطراز ہیں۔

(الينا،١٣٢) اگرچهوه تنها رسول الله الله این میں

والله سبحانه اعلم

پھراس میں کسی کو کوئی اشتباہ نہیں تمام احناف نے تصریح کر دی ہے کہ متنابہ میں ابتلا امت کے لیے ہے نہ کہ رسول اللہ متنافہ کے لیے ، اس پر ہماری پہلی قبط کا مطالعہ مفیدرہ کا یہاں بھی چند تصریحات فائدہ سے خالی نہیں۔

شارح المنار امام عزالدین عبداللطیف بن الملک (۸۰۱) متشابه کی وضاحت کرتے ہوئے کھا آخرت میں ان کا معنی تمام پر منکشف

ہوجائے گا۔ لا نزال المتشابه للابتلاء ولا متشابہ کا نزول آز مائش کے لیے ہے اور آخرت میں آز مائش ہی نہیں ابتلاء في الاخرة اس کے بعد امام فخر الاسلام کے حوالہ سے لکھا هذا في حقنا لان المتشابهات بيه ہمارے حق ميں آزمائش ہيں كيونك كانت معلومة للنبي اعليه متثابهات حضورة ين كومعلوم بين السلام (شرح المناد، ۲۲۷) امام علاء الدین هنی حفی (۸۹۱) رقطراز بین که متشابه کی معرفت سے جوعدم أمير ب\_ في حقنا دون الرسول عَلَيْكُمْ يد مارے (امت) كے حق ميں (افاصة الاتوار، ٩٦) ہے نہ كهرسول الله الله كالله كا عن ميں لعني آي علي مثابهات كاعلم ركمة بي-اس کی شرح میں ان کی بات کو محد ابن عابد بن شامی (۱۲۵۲) نے امام فخر الاسلام اورشس الائمه رحمهما الله نعالي كى تائيد ہے مزين بھي كيا۔ (نسمات الاسحار، ٩٦) شیخ احمد المعروف ملاجیون (۱۱۳۰) نے متشابہ کی وضاحت کرتے ہوئے جولکھا وہ نہایت ہی قابل توجہ ومطالعہ ہے۔ احناف اور شوافع کا موقف اور ان میں تطبیق کے بعد بیرسوال اٹھاتے

تواحناف کے مذہب پر متثابہات نازل کرنے کا فائدہ کیا ہے؟

فما فائدة انزال المتشابهات على مذهبكم؟

اس کا جواب بول تحریر کرتے ہیں کہاس کا فائدہ۔

توقف وتتلیم کے ساتھ اہتلا ہے کی کیونکہ لوگ دو طرح کے ہیں کچھ جاتل ان کا اہتلاء علم سیکھنا اوراس کی مختصیل ہیں مشغول ہونا ہے جبکہ دوسری فتم علماء ہیں ان کا اہتلا ہے جبکہ دوسری فتم علماء ہیں ان کا اہتلا ہے ہے اندر مخفی اسرار ہیں غور وفکر نہ کریں اندر مخفی اسرار ہیں غور وفکر نہ کریں کیونکہ وہ تو اللہ تعالی اور اس کے رسول علی ہیں، ان کے علاوہ آئییں کوئی رکھتے ہیں، ان کے علاوہ آئییں کوئی نہیں جانیا تو اہتلا ہرایک کا اس کے نہیں جانیا تو اہتلا ہرایک کا اس کے

الا بتلاء بالوقف والتسليم لان الناس على ضربين ضرب يبتلون بالجهل فابتلاء هم ان يتعلموا العلم ويشتغلوا بالتحصيل وضرب هم علماء فابتلاء هم ان لايتفكروا في متشابهات القرآن و مستودعات اسراره فانها سر بين الله ورسوله لا يعلمها احد غيره لان ابتلاء كل واحد انما يكون على خلاف

(نور الانوار،۹۳) خواہش وتمنا کے خلاف سے ہوتا ہے

مولانا عبدالحليم لكصنوى في "فانها" كي ضمير كا مرجع اشكار كرت موت

لكها\_

یعنی متشابہات الله تعالی اور اس کے

اى من المتشبهات

(حاشیہ نور،۹۳) رسول کے درمیان راز ہیں۔ فاضل دیو بندمفتی محمد ابراہیم ای حقیقت کو یوں اشکار کرتے ہیں۔ قرآن کے تمام متثابہات امت کے اعتبار سے متثابہات ہیں نبی علیہ السلام کے اعتبار سے متثابہات ہیں نبی علیہ السلام کے اعتبار سے نہیں کیونکہ نبی علیہ السلام ان سب کے معانی پر واقف تھے۔ السلام کے اعتبار سے نہیں کیونکہ نبی علیہ السلام ان سب کے معانی پر واقف تھے۔ السلام کے اعتبار سے نہیں کیونکہ نبی علیہ السلام ان سب کے معانی پر واقف تھے۔ السلام کے اعتبار سے نہیں کیونکہ نبی علیہ السلام کے اعتبار سے نہیں کیونکہ نبی علیہ السلام کے اعتبار سے نتشابہات ہیں علیہ السلام کے اعتبار سے نتشابہات ہیں علیہ السلام کے اعتبار سے نہیں کیونکہ نبی علیہ السلام کے اعتبار سے نہیں کیونکہ نبی علیہ السلام کے اعتبار سے نتشابہات ہیں علیہ السلام کے اعتبار سے نبی کے اعتبار سے نبی علیہ السلام کے اعتبار سے نبی علیہ السلام کے اعتبار سے نبی کے اعتبار سے نبی علیہ السلام کے اعتبار سے نبی کے اعتبار سے نبی کی علیہ السلام کے اعتبار سے نبی کا تصلی کے اعتبار سے نبی کی کے اعتبار سے نبی کی کے اعتبار سے نبی کے اعتبار سے نبی کے اعتبار سے نبی کے اعتبار سے نبی کے اعتبار سے نبی

الساح مولاتا جمیل احمسکرڈ ووی و بوبندی نے اس بات کو یوں اشکار کیا ہے۔ لوگ دو طرح کے ہوتے ہیں ایک تو ناخاعدہ اور جابل ہیں ان کی ازمائش تو بہ ہے کہ وہ علم حاصل کریں اور علم سکھنے میں مشغول اور دو سرے لوگ عالم اور پڑھے کھے ہیں ان کی آزمائش یہ ہے کہ وہ مشتابہات اور راز و نیاز کی باتیں ہیں باتوں میں سرنہ کھیا کیں کیونکہ اللہ ورسول اللہ علیہ کے درمیان راز کی باتیں ہیں باتوں میں سرنہ کھیا کیں کیونکہ اللہ ورسول اللہ علیہ کے درمیان راز کی باتیں ہیں اللہ اور رسول کے علاوہ کوئی تیسرانہیں جانتا ہے۔

(فیض سیحانی شرح حسامی، ۱۲۹ تا ۱۷۱)

#### ٨\_مقطعات اورعلماء ديوبند

حضور علی مقطعات کاعلم رکھتے ہیں اور بیرحروف اللہ تعالی اور اس کے رسول اللہ علی کے درمیان راز کا درجہ رکھتے ہیں اس پر ہم نے امت کے دیگر اہل علم کے ساتھ اکا ہرین دیوبند کے حوالہ جات بھی دیے، جس پر محترن قارن صاحب کو مفید نہیں کہ ان کے حوالہ جات قادری صاحب کو مفید نہیں کیونکہ ہوسکتا ہے بیدلوگ مقطعات کو از قبیل متشابہات ہی نہ مانتے ہوں قسط نمبر میں انہوں نے بہی بات مولانا شبیر احمد عثانی کے حوالہ پر کہی اور پھر قسط نمبر میں بھی دیگر علماء دیوبند کے حوالہ جات پر کھل کر کہی اور اسے ہی ظاہر قرار دیا، ان کی دیگر علماء دیوبند کے حوالہ جات پر کھل کر کہی اور اسے ہی ظاہر قرار دیا، ان کی گفتگو ان کی زبان سے ملاحظہ سیجے۔

متثابہ کی تعریف میر کی گئی ہے۔ کہ اس کے جاننے کی کوئی صورت نہ ہو ازر بہتعریف ہم نے باحوالہ پہلے نقل کی تو اس تعریف کو مدنظر رکھتے ہوئے ہم نے لکھا تھا کہ بعض حضرات نے جو بیر کہا ہے کہ حضور علیہ السلام کو مقطعات کاعلم ہے تو ہوسکتا ہے بلکہ یہی ظاہر ہے کہ ان کے نزدیک بیمقطعات حضور علیہ السلام کے حق میں متشابہات میں سے نہ ہوں بلکہ آ بے علاوہ باقی لوگوں کے حق میں متثابہات ہوں جیہا کہ آیک عبارت میں ہے جاز ان یکون النبی عَلَيْكُ مُخْصُوصاً بالتعليم بدون اذن البيان غير معلوم بغيره - (عاشيه نور الانوار، ۹۳) ....ای طرح بعض اور عبارات بھی ملتی ہیں جن ہے معلوم ہوتا ہے کہ یہ مقطعات ان کے حضرات کے نز دیک حضور علی کے حق میں متشابہات میں ہے نہیں تو اس نظریہ کو اختیار کرتے ہوئے اگر مولانا شبیر احمد عثانی نے ترجمہ قرآن كريم كے حاشيہ ميں اور مولا تا فخر الحن صاحب نے القر بر الحادي ميں اور بعض دیگر حضرات نے لکھ دیا ہے کہ بیرحروف اللہ نتحالی اور اس کے رسول اللہ مالیت کے درمیان راز ہیں تو بیان کی تحقیق ہے اور اس صورت میں بیر مانا پڑے کا کہ ان حضرات کے نزدیک یہ مقطعات حضور علیہ کے حق میں متشابہات میں ے نہیں ہیں ورنہ تو مشابہ کی تعریف ہی باقی نہیں رہتی۔ (نصرۃ العلوم ، ۲۲) ا۔ منشابہ کی تعربیب سب سے پہلے انہوں نے لکھا منشابہ کی بیتعربیف کی گئی ہے۔ کہ اس کے جانبے کی کوئی صورت نہ ہو۔

## بيتعريف اورامت

یہ تعریف آپ نے یقینا خود نہیں کی بلکہ اہل اصول سے لی ہے اور انہوں نے ساتھ ہی وضاحت کر دی ہے کہ متشابہ کی یہ تعریف و تھم کس کے حق میں ہوجائے گا۔ کے حق میں ہوجائے گا۔ کے حق میں ہوجائے گا۔ ہماری قبط اول ملاحظہ کریں تو دہاں ہم نے تعریف متشابہ پر تفصیلی گفتگو کر دی تھی۔ کر دی تھی۔

ال کے پچھا قتباسات یہاں ذکر کیے دیتے ہیں ہم نے لکھا تھا۔
 المنار میں متثابہ کی تعریف ان الفاظ میں ہے۔

هو اسم لما انقطع رجاء معرفة جمل كى معرفت مرادكى طلب اى الممراد منه ولا يوجئ بدوه طرح منقطع بوكه اس كظهوركى الممراد منه ولا يوجئ بدوه المرح منقطع بوكه اس كظهوركى اصلاً المنارمع نور،٩٣٠) الميد بى نه كى جاسكے

بعض نے یوں تعریف کی ہے۔ ہو مالا طریق لدر کہ اصلاً جس کے درک کا کوئی راستہ ہی نہ حتیٰ سقط طلبہ ہی ختم

وبم كا ازاله

اس تعریف سے جب بیر شک پیدا ہوا شاید رسول اللہ علیہ بھی متشابہات نہیں جانے تو ان تعریف کرنے والوں نے ہی بار بار ہر جگہ وضاحت متشابہات نہیں جانے تو ان تعریف کرنے والوں نے ہی بار بار ہر جگہ وضاحت کی کہ یہ جو متشابہ کی تعریف و تھم بیان کر رہے ہیں اس کا تعلق امت سے ہے نہ کہ رسول اللہ علیہ ہے ، کیونکہ آپ علیہ انہیں جانے ہیں۔ جب تعریف کندہ

ا تمام لوگوں نے بیہ واضح کر دیا ہے تو بھراہے سامنے نہ لانا یا اسے چھیانا، کہیں لا تقربوا الصلوة كزمره مين تونبين آجائ گا؟ بجهات اصوليين اصولیین کی تین تصریحات بھی ملاحظہ کر کیجئے تا کہ بات ممل سامنے آ مفسر قرآن شيخ ابومحم عبدالحق حقاني "حكمه التوقف فيه ابدا" (متنابه میں ہمیشہ خاموشی ہی اختیار کی جائے گی) کے تحت لکھتے ہیں۔ فی حقنا لان النبی علی کان بی کم مارے (امت) حوالہ سے ہے ورنہ اللہ تعالیٰ کے حبیب علیہ يعلم المتشابهات (النای شرح الحسامی، ۱:۱۱) متشابهات کاعلم رکھتے ہیں۔ شارح المنارامام ابن الملك (٨٠١) في امام فخر الاسلام بزدوى كے حوالہ سے لکھا منشابہ کے بارے میں جو کہا جاتا ہے کہ اس کاعلم دنیا میں نہیں ہوسکتا بلکہ آخرت میں ہو گا اور انزال متشابہ کا مقصد لوگوں کا ابتلا هذا في حقنا لان المتشابهات ﴿ لَوْ بِيامِتِ كَا مِعَامِلُهِ بِ كُونَكُمْ تَمَامُ كانت معلومة للنبى عليه متابهات حضور كعلم مين بين-الام (شرح المنار، ٣٦٧) علامه محد فیض الحن سہار نپوری نے حاشیہ اصول شاشی میں متشابہ کی تعریف کرتے ہوئے لکھا جس کی معرفت دنیا میں نہ ہو سکے کیکن ہیں۔

تعریف امت کے اعتبار سے ہے ر باحضور عليه كامعامله تو آپ وقت زول قرآن سے بی ان سے آگاہ -U#

بالنسبة الى الامة واما بالنسبة الى النبي عليه الصلاة والسلام معلوم وقت نزول القرآن. (عمرة الحواثي ٢٧٤)

س\_تعریف بھی یوں ہے

کیجیے امام سمس الدین محمد بن حمزہ فناری (۸۳۴) نے اس وہم کا ازالہ اور سی صورت حال واضح کرنے کے لیے متشابہ کی تعریف ہی ان الفاظ میں کر دی مالا طريق للركه للامة اما جس كاعلم وادراك امت كوحاصل تنبيس موسكتا مال حضور عليظية الله تعالى ك تعليم سے انہيں جانتے ہيں۔

النبى عليه السلام فربما تعلمه باعلام الله تعالى

(فصول البدائع، ١:٢٨)

یہ بیں وہ لوگ جو فقط تعریفات متشابہ ہے ہی آگاہ نہیں بلکہ مقام رسول ملاقیہ سے بھی آگاہ ہیں، یمی وجہ ہے انہوں نے متشابہ کے تحت اہل علم کی تمام گفتگو کوسامنے رکھتے ہوئے تعریف ہی بیرکر دی کہجس سے امت آگاہ نہ ہو، تا کہ اس کی تعریف ہے بھی کسی کو وہم نہ ہو سکے۔ اس کے بعد بھی اگر کسی کے وہم كا از النہيں ہوتا تو اس كے ليے دعا ہى كى جاسكتى ہے۔

۲ علماء و بوبند کا موقف دوسری بات انہوں نے بیہ کمی ہے شاید علماء دیوبند مقطعات کو مشایعات سے شاید علماء دیوبند مقطعات کو مشایعات سے بی نہ مانتے ہول اور ظاہر بھی یمی ہے۔ اس لیے انہول نے مشایعات سے بی نہ مانتے ہول اور ظاہر بھی یمی ہے۔ اس لیے انہول نے

حضور علی کے لیے ان کاعلم مانتے ہوئے آئیں اللہ تعالی اور اس کے رسول کے درمیان راز مانا ہے۔ مقطعات میں مختار قول

بحمد الله ہم نے قسط نمبر کے میں بڑی تفصیل کے ساتھ اشکار کر دیا ہے کہ مقطعات کے بارے میں مختار بہی ہے کہ بیاز قبیل متنابہات ہیں اور اس پر ہم نے وہاں نو شہادتیں پیش کیس ہیں، ان میں سے اہم یہ ہے کہ علماء نے متنابہ کی مثال ہی مقطعات کے ساتھ دی ہے یعنی اصول شاشی سے لے کر آخری کتاب تک ہرایک نے آئیس از قبیل متنابہات ہی مانا ہے۔

تعین تصریحات درج ذیل ہیں۔

ر امام نظام الدين شاشى متشابه كى تعريف كے بعد مثال يوں ديتے ہيں۔ مثال المتشابه الحروف متشابه كى مثال سورتوں كى ابتداء ميں المقطعات من اوائل السور آنے والے حروف مقطعات ہيں۔

(اصول الشاشي، ٢٥)

٧- امام ابو البركات عبد الله بن احد نفي (١٥) البيخ مشهور منن ميس مثال

متثابہ نیوں دیتے ہیں۔ کالمقطعات فی اوائل السور مثلًا اوائل سور میں آنے والے

حروف مقطعات۔

س۔ علامہ محب اللہ بہاری (۱۱۹) لکھتے ہیں۔ المتشابہ کالمحروف فی اوائل نتشابہ کی مثال اوائل سور ہیں حروف

السور وواليد (مسلم الثبوت مع فواتح ۲۸:۲۰)

## فيصله كن بات

محترم قارن صاحب کے اس اقتباس سے ہمیں خوشی ہورہی ہے کہ اس میں انہوں نے تنکیم فرمالیا ہے کہ علماء دیوبند مقطعات کا علم حضور علیہ کے لیے مانے ہیں اور ان کی محقیق میں ہے کہ بیر اللہ تعالی اور اس کے رسول اللہ کے درمیان راز و نیاز کا درجه دیتے ہیں۔

## اب تو فيصله مو چکا

جب مقطعات كاعلم حضور علي كوحاصل ہے تو ديكر قرآني متشابهات كا علم تو بطریق اولی آپ الله کو حاصل ہو گا کیونکہ تمام اہل علم اس پر متفق ہیں کہ مقطعات، متشابہات سے زیادہ غامض و دقیق ہیں کیونکہ الفاظ متشابہات کے کم از كم معانى توسمجه آجاتے بيل مران كى كيفيات كاعلم نہيں ہوسكتا مثلا استوى على العرش كامعني معلوم كركيفيت مجهول باليكن مقطعات الم، حم ، عسق، ص ، طه تو ایسے تروف وکلمات ہیں جن کالفظی معنی ہی سمجھ نہیں آتا جہ جائیکہ ان کی کیفیت معلوم ہو، جس سے اشکار ہوجا تاہے کہ مقطعات کا معاملہ متشابهات سے ذھٹر اور گہرا ہے تو جو ذات اقدی مقطعات کے رموز سے آگاہ ہے وہ دیگر متشابہات سے بطریق اولیٰ آگاہ ہوگی۔

مقطعات ، متشابہات سے زیادہ غامض مقطعات کے دیگر متشابہات سے زیادہ غامض و دقیق اور گہرا ہونے پر درج ذیل تصریحات ملاحظہ ہوں۔

شیخ احمد ملا جیون (۱۳۳۰) اس حقیقت کو ان لفاظ میں اجا گر و بیان کرتے ہیں کہ متشابہ کی دواقسام ہیں۔

اوائل سور میں مقطعات جیسے الم حم ان كا ہركلمہ دوسرے سے پڑھنے میں جدا ہے اور اس کا معنی معلوم تبیں كيونكه كلام عرب ان كا كوئى معنى نہیں ہاں ان کی وضع تر کیب کلمات کے کیے ہے، دوسری فشم متثابہ کا لغة معنى معلوم بين ليكن الله تعالى کی مرادمعلوم ہیں کیکن اس کا خلاہر محکم کے مخالف ہوتا ہے مثال ارشاد اللی ہے بد اللہ ، وجہ الله ، الرحمٰن علی العرش استوى، دوجوه لومئذ وغيره

نوع لا يعلم معناه اصلاً كيلي فتم ان كا بالكل معنى نبيل آتا مثلاً كالمقطعات في اوائل السور مثل الم حم فانهم يقطع كل كلمة عن الاخر في التكلم ولا يعلم معناه لا نه لم يوضع في كلام العرب لمعنى ماالا لغرض التركيب و نوع يعلم معناه لغة لكن لا يعلم مراد الله تعالىٰ لان ظاهره يخالف المحكم مثل قوله تعالى يد الله ووجه الله والرحمن على العوش استوئ ووجوه يومئذ ناضرة الى ربها ناظرة وامثاله

يسمىٰ هذه آيات الصفات

مولانا صوفی عبدالحمید سواتی ، الم کے تحت آیات کی تبن اقسام محکمات، متثابہات اور مقطعات کی تفصیل بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں۔ "آیات کی دوسری قتم متشابہات ہے جس کا مطلب سے ہے کہ ان کے

ويكرآيات صفات -

الفاظ كامعى تو معلوم بمران كى حقيقت پوشيده بمثلًا آيت كريمه"الرحمن على العوش استوى "بيل رحمن،عرش اوراستوى كے معانی معلوم بيل مراس کی حقیقت انسانی ذہن میں نہیں آسکتی۔ غامض اور دقیق ہے گویا معنی تو معلوم ہو گیا کہ اللہ تعالی عرش پر جلوہ کر ہے مگر جلوہ کر ہونے کی کیفیت ذہن انسانی کے بس کی بات نہیں ایسی آیات متشابہات کہلاتی ہیں۔ تيسري فتم كى آيات مقطعات كهلاتي بين بيمفرد حروف بين جوقرآن یاک کی انتیس سورتوں کے ابتداء میں آئے ہیں سورة بقرہ بھی انہیں میں سے ہے جو الم سے شروع ہوتی ہے دوسرے مقامات پر ن،ق، ص، المر، یس، طسم وغیرہ کے حروف آئے ہیں۔مقطعات کا مطلب یہ ہے کہ نہ ان کا متن واضح اور شدان کی مرادمعلوم ہے۔ (معالم العرفان ،١:٣٣) شخ محمہ بن فراموز ملاخسرہ (۸۸۰) متثابہ کی اقسام کی وضاحت کرتے ہوئے رقمطراز ہیں اس کی دواقسام ہیں۔ الاول متشابه اللفظ ان لم يفهم اول متثابه اللفظ اس سے كوئى شى سمجھ منه شئ كالمقطعات في اوائل نه آئے مثلاً اوائل سور میں مقطعات السور نحوطه ..... قیل انها ہے طر ..... بعض نے کہا یہ ليت من المتشابه ..... والاكثرون متشابہات میں سے نہیں .... اکثر على الاول الثانى متشابه أنبين متثابهات مين شامل مانت المفهوم ان استحال ارادته بین دوسری متثابه المفهوم که ان کی کالا ستواء مرادی ال مثلاً استواعلی العرش\_ (مرقاة الوصول، ١٠١١م)

نون: یہاں بھی انہوں نے واضح کیا کہ مقطعات کا از قبیل متشابہات ہونا اکثریت کا اور مختار موقف ہے۔ اس منشابہ فی الاصل

بلکہ اہل علم نے مقطعات کو متشابہ فی الاصل اور دیگر کو متشابہ فی الوصف قرار دیا ہے صاحب المنار نے متشابہ کی مثال حروف مقطعات سے دی تو اس کی تفصیل میں امام عزالدین عبداللطلیف ابن الملک (۸۰۱) لکھتے ہیں۔

جبیها که الله تعالی کا فرمان ق، ن، الم، اصلاً منشابه بین جمعی منشابه وصف میں ہوتا ہے جیسے آخرت میں دیدار الہی۔

كقوله تعالىٰ ق ، ن ، الم هذا متشابه في الاصل وقد يكون تشابه في الوصف كرؤية الله تعالىٰ في الاخرة

(عاشيدالمنان ٢٩٩)

٩ منسوخ الحكم آيات اور متشابه

قرائی متشابہات پر یہ اعتراض وارد ہوتا ہے کہ اگر بیکی کی سمجھ میں نہیں آتے تو پھر ان ہے اللہ تعالیٰ کا خطاب فرمانا محمل و بے فائدہ ہوجائے گا اور یہ نہایت ہی بعید بات ہے، اس کا جواب اہل علم خصوصاً احتاف نے یہی دیا کہ تمام مخاطبین کا جاننا ضروری نہیں بلکہ بعض کا جاننا ہی کافی و وافی ہوتا ہے۔ چونکہ انہیں رسول اللہ علیہ سمجھتے ہیں اور وہی اولین مخاطب ہیں الہذا اعتراض ساقط وختم، اس کی تفصیل او پر گزری۔ ساقط وختم، اس کی تفصیل او پر گزری۔ محترم قارن صاحب کا کہنا ہے کہ اس جواب (جوتمام اہل علم نے دیا)

کے بجائے منسوخ الحکم آیات والا جواب دیا جائے۔ لکھتے ہیں۔ اس كاحل اس جواب كى روشنى بين حاصل كر لينا حاسب جومنسوخ الحكم آیات پراعتراض وارد ہوا اور حضرات فقہا کرام نے اس کا جواب دیا۔ اعتراض ، ہیں جوا کہ جب آیات کا حکم منسوخ ہے تو پھران کی تلاوت کو كيول باقى ركها كيابية وب فائده ب اس كاجواب امام سرحسى في بهى ديا كة قرآني آيات كي تلاوت كے ساتھ دو حكم مقصودي ہوتے ہيں۔ ایک بیاس کویژه کرنماز کا جواز ہوتا ہے۔ دوسراحكم بير بوتا ہے كديد نظم مجز ہے۔ پھر آ کے امام سرحسی نے منسوخ الحکم آیات کو باتی رکھنے کی مثال ہی متثابهات سے دی اور فرمایا الا تری ان المتشابه فی القرآن انما ثبت هذاان الحكمان فقطر (اصول رخى ،٢٠،٥٨) متشابيراور امام سرحسي يهلي جم امام سمس اللائمه سرهى كا موقف "رسول الله عليك اور علم متثابهات" كى بارے ميں واضح كرديتے ہيں تا كد حقيقت حال سے خوب آگاہ ہو سکے، آپ نے تمام اقساط میں ملاحظہ کیا ہو گا علماء احناف جب کہتے ہیں کہ رسول الله علي متنابهات كاعلم ركهت بين تو اين دو بزرگول امام فخر الاسلام بردوی (۲۸۲) اور امام مش الائمه سرهی (۴۹۰) کا حوالہ بھی دیتے ہیں کیونکہ ان دونوں نے احتاف کے موقف کو برے بی عمدہ پیرائے میں بیان کر دیا ہے۔ يهال جم صرف امام سرحى كاحواله لا رہے ہيں۔

سٹمس الائمہ ابو بکر محمد بن احمد سزتسی (۴۹۰) حضور علیانی کے اجتہاد مبارک کی شان اشکار کرتے ہوئے رقمطراز ہیں ، اجتہاد معانی نصوص کے علم پر مبنی ہوتا ہے۔

یقینا بلاشبہ حضور علیہ کے درجہ اس میں دوسروں سے کہیں بلند ہے آپ میں جس کے معانی سے آپ علیہ میں جس کے معانی سے آپ علیہ کی معانی سے آپ علیہ کی معانی سے آپ علیہ کی رکھتے کے بعد کوئی امتی آگاہ ہی نہیں ہوسکتا۔

ولا شك ان درجته في ذلك اعلى من درجة غيره وقد كان يعلم المتشابه الذي لا يقف احد من الامة بعده على معناه. (اصول ترضي ٩٣،٢٠)

اشكال ميں فرق

یادرہے متشابہ اور مسنوخ الحکم آیات کے حوالہ سے مخالفین قرآن نے جو اشکال اٹھایا اس میں بھی فرق ہے متشابہات، کے حوالہ سے اشکال ہے ہے کہ جب ان کا مفہوم ہی کسی کی سمجھ میں نہیں آیا تو ان کا انزال بے فائدہ اور ان سے خطاب لغواور خطاب باصمل قرار پائے گا ای لیے اصوبین نے اسے مثال سے یوں سمجھایا۔

موبی جیسے کوئی حبثی کسی عربی سے گفتگو

كالتكلم بالذنجي مع العربي

تو انہیں ایک دوسرے کی زباں نہ بجھنے کی دجہ سے پچھ بجھ نہیں آتا، اسی طرح اگر متثابہ سے بھی کسی کو پچھ سجھ نہ آئے تو اس خطاب کا فائدہ ہی باطل

تھرے گا۔

جبکہ منسوخ الحکم آیات پر ہے اعتراض نہیں بلکہ وہاں آشکال ہے ہے کہ جب بیتھم سے خالی ہیں تو انہیں باقی رکھنے کا فائدہ کیا؟ وہاں ہے اشکال نہیں کہ بیہ کسی کے فہم سے خالی ہیں تو انہیں آتیں کیونکہ ان کا معنی ومفہوم واضح واشکار ہے، اس پر کسی کے فہم وسمجھ میں نہیں آتیں کیونکہ ان کا معنی ومفہوم واضح واشکار ہے، اس پر اس سے بردھ کر کیا دلیل ہوسکتی ہے کہ ان پرعمل ہوتا رہا، ان کے احکام جاری رہے ہاں بعد والی وحی نے ان کے حکم کومنسوخ کر دیا۔

اگرہم کہیں کہ رہے بھی سمجھ نہ آتی تھیں تو پھران پڑمل اور ان کے احکام کا اجراء کیسے ہوا؟ یقینا ہم سب کا اس پر اتفاق ہے کہ ان آیات مبارکہ پر دوسرا حکم آنے تک عمل ہوتا رہا۔

الغرض متناب میں خطاب کا عدم فہم اور منسوخ الحکم آیات میں عدم تھم اور بھا کا معاملہ ہو جب اشکال ایک نہیں تو جواب بھی بید نہ ہو گا بلکہ جواب وہی ہونا جا ہے جو تمام اہل علم نے دیا کہ بید خطاب رسول اللہ علیہ تھے ہیں اگر چہ امت نہیں سمجھ پاتی۔

مثال کیوں دی؟

ہاں اب سوال یہ پیدا ہوگا جب اشکال میں فرق ہے تو جواب میں امام سرحی نے متشابہات سے مثال کیوں دی؟ تواس کا جواب بھی سن لیجئے تا کہ معاملہ نہایت ہی اشکار ہوجائے۔ پیچھے ابھی آپ جان چکے امام سرحی نے تصریح کی ہے کہ متشابہات کو امت نہیں جان بحق رسول اللہ علی ہے کہ متشابہات کو امت نہیں جان بحق رسول اللہ علی ہے کہ متشابہات کو امت نہیں جان بحق رسول اللہ علی تو بی سوال اٹھا کہ جب امت ان کا معنی نہیں جان سے تو بھر انہیں باتی رکھنے کا کیا

فائدہ؟ گویا اب اشکال دونوں (متشابہ اور منسوخ الحکم آیات) پرایک ہے اس کا جواب امام سرخسی نے دیا ۔ان کی بقامیں بیفوائد ہیں۔

الغرض اما سرحسی کے متشابہ کودر میان میں لانے کی وجہ بیہ ہے کہ اس میں دونوں مشترک ہیں کہ انہیں باقی کیوں رکھا گیا؟

اسے ہم یوں بھی بیان کرسکتے ہیں کہ امام سرخسی کی بیر گفتگو متشابہات پر دوسرے اعتراض (جب امت نہیں جانتی تو باقی کیوں؟) کے جواب میں ہے نہ کہ اس بنیادی اعتراض پر (کہ اگر بیاسی کی سمجھ میں نہیں آتے) تو ان سے خطاب بے فائدہ باطل ہوگا) اس بنیادی سوال کا جواب پیچھے گزر چکا کہ تمام امت اس پر متفق ہے کہ رسول اللہ علیہ فیا نہیں جانتے ہیں لہذا خطاب بے فائدہ نہیں۔

اہم تائید

اس پرایک تائید بھی موجود ہے، شوافع کے بارے میں ہم سب (بشمول قارن صاحب) جانتے ہیں کہ وہ رسول الله علیہ کو متشابہات کا عالم مانتے ہیں انہوں نے بھی انزال متشابہات کی جو حکمتیں اورفوائد بیان کیس ہیں ان میں بھی منسوخ الکم آیات کا حوالہ موجود ہے۔

امام بدرالدین زرکشی (۲۹۴۷) رقمطراز ہیں۔

ان کا انزال بطور ابتلا و امتخان ہے تا کہ ان میں خاموشی اختیا رکی جائے انہیں تلاوت کر کے عبادت اور انزاله ابتلاءً وامتحاناً بالوقف فيه والتعبد بالاشتغال من جهة التلاوة وقضاء فرضها وان لم فرائض کی ادائیگی ہو اگر چہ ان کی مراد ہے آگاہی ٹبیں کہ اس بھل کریں جیسے کہ وہ آیات محکمہ جن کا تھم منسوخ ہے ان میمل جائز نہیں مگران کی تلاوت کی جاتی ہے۔

يقفوا على ما فيها من الاسرار الذى يجب العمل به اعتباراً بتلاوة المنسوخ من القرآن وان لم يجز العمل بما فيه من المحكم

(البريان،٨٦،٢٨)

الغرض ميتمام تفتكورسول الله عليقية كحواله يرتبين امت كے حواله

منسوخ الحکم کے بارے میں محقق رائے

منسوخ الحكم آيات (جمعني آيت بالكل علم سے خالي) كيا قرآن ميں موجود ہیں؟ اس بارے میں جو محققاندرائے ہے اسے بھی سامنے لانا جاہے۔ محققین نے اس رائے کو قبول کیا ہے یا نہیں؟ تو واضح یہی ہے کمحققین نے اس رائے کو قبول نہیں کیا، اگر چہ بیدمسکلہ زیر بحث نہیں تا ہم ایک اشارہ ضروری ہے، سیدانورشاه تشمیری کا بینوٹ قابل دید ہے۔

انكوت النسخ رأساً و ادعيبت مين ننخ كا بالكل اثكارى بول اور اعلان کرتا ہوں کہ قرآن میں سخ منسوخ ہونا ہے کہ وہ اینے

راساً اعنى بالنسخ كون الاية بركزيس اوراس نخ سے ميرى مراد

جزئیات میں سے کسی جزئی میں بھی قابل عمل نہ ہو اس کا میرے نزدیک ہرگز وقوع نہیں جو بھی آیت منسوخ ہے وہ کسی نہ کسی وجہ اور جہت کے اعتبار سے معمول بہا ہے۔

جزئى من جزئيا تها فذلك عندى غير واقع وما من اية منسوخة الا وهى معمولة بوجه من الوجوه وجهة من الجهات

اگرآپ کہیں شاہ صاحب کا بیہ مقام تنہاری سمجھ میں نہیں آیا تو ہم مولانا بنوری کی شرح بھی نقل کر دیتے ہیں۔ تا کہ معاملہ بہت ہی اشکار ہو جائے لکھتے بد

يں۔

شخ نے قرمایا کہ قرآن متلوکی کوئی شی اس طرح منسوخ نہیں کہ اب اس میں سی فتم کا کوئی تھم یا اس کا کوئی میں سی نہیں رہا بلکہ لازم ہے کہ اس میں تھم ہو خواہ وہ کسی مرتبہ، حال اور زمانہ میں ہو۔ والشيخ يقول لا يكاد يوجد شئ من القرآن المتلو منسوخاً بحيث لا يبقى حكمه فى وجه الوجوه او محمل من المحامل بل لاجرم يوجد حكمه مشروعاً فى مرتبة من المراتب

وحال من الاحوال و زمن من الازمان. (يتيمة البيان، 24)

بندہ کا شاہ صاحب سے سو فیصد اتفاق ہے اب قرآن میں الیمی کوئی آیت نہیں جو تھم سے خالی ہو۔

تو جب منسوخ الحکم آیات کا اینا معاملہ بایں معنیٰ قابل غور اور محل نظر ہے تو انہیں دوسری آیات بہ اعتراض کے جواب کی مثال بنانا مناسب نہیں بلکہ مخالف کو اور شیر بنانے والی بات ہے پھر یہ بنیادی سوال کا جواب بھی نہیں جیہا کہ او پر تفصیلاً آچکا ہے۔

•ا\_دروازه کھلا رہتا ہے

رہی محترم قارن صاحب کی بیہ بات کہ اگر ہم رسول اللہ علیہ کے لیے مقطعات و متشابہات کا علم مان بھی لیس تو قرآن پر اعتراضات کا دروازہ پھر بھی کھلا ہی رہے گا، ان کے الفاظ ہیں۔

اگر حضور علی کے لیے مقطعات کا علم مان بھی لیس تو اعتراضات کا دروازہ تب بھی کھلا ہی رہتا ہے اور کئی تشم کے اعتراضات ہو سکتے ہیں۔
دروازہ تب بھی کھلا ہی رہتا ہے اور کئی تشم کے اعتراضات ہو سکتے ہیں۔
(لصرة العلوم، ۴۲ ماکتوبر ۴۲۰۰۴)

حقیقت حال سے آگاہی

تواس سلسلہ میں عرض ہے کہ معاملہ اعتراضات کا دروازہ کھلا رہنے کا نہیں بلکہ حقیقت حال کوسامنے لانے کا ہے اگر کسی کا معقول اعتراض ہوتو اس کا جواب دینا خروری ہے جبکہ لا یعنی اعتراضات کا جواب دینا ہی مناسب نہیں ہوتا یعنی اگر طلب حق ہوتو گھر دلائل اور اگر مقصد محض عناد اور کئے ججتی ہوتو قرآنی طریق 'قالوا سلاما'' ہے۔

طریق 'قالوا سلاما'' ہے۔

یہاں تک بندہ کی سمجھ ہے مخالفین قرآن کی طرف سے متشابہات کے حوالہ سے جو بنیادی سوال تھا اگر ریکسی کوبھی سمجھ نہیں آتے تو خطاب کا کیا معنی ؟ وزنی اور معقول اعتراض تھا، گر اللہ کا شکر ہے امت کے اہل علم نے اس کا جو

جواب ویا وہ اس اعتراض سے کہیں بڑھ کرمعقول ہے جب کی منصف کے سامنے بیسوال و جواب آئے گا تو وہ فیصلہ امت مسلمہ کے حق میں ہی دے گا، اور سنت الہیہ بھی یہی ہے۔ معقول بات کولیا جائے اور غیر معقول کونظر انداز کر دیا جائے یہی وجہ ہے جب حضور سے مخالفین نے کہا۔

لو لا یکلمنا اللہ او تأ تینا ایله او تأ تینا ایله او تأ تینا ایله کرتا یا تم اور کوئی نشانی لاتے۔

نو اس کے جواب میں فرمایا سابقہ لوگوں نے بھی یہ بات کہی تھی (مگر وہ ایمان نہ لائے)

وہ ایمان نہ لائے)

اس کے تحت امام فخر الدین رازی (۲۰۲) کے خوب لکھا، کیا وجہ آئیں

اس کے تحت امام فخر الدین رازی (۲۰۱) کے خوب لکھا، کیا وجہ آئیس مزید کوئی نشانی اور مخاطبہ کیوں عطانہ کر دیا، اس کی تین وجوہ لکھیں ان میں پہلی یہ ہے، جو دلائل بصورت قرآن اور بصورت رسول اللہ علیہ ان کے سامنے رکھے۔

فلو كان غوضه طلب الحق لا اگر ان مخالفین كی نیت طلب حق كتفی بتلک الادلة فحیث لم ہوتی تو ان كے لیے یہ دلائل كافی بكتف بها وطلب الزائد علیها تصلیمان جب انہوں نے ان پر علمنا ان ذلک للطلب من اكتفا كرنے كے بجائے اور دلائل باب العناد واللجاج فلم تكن مائكے تو معلوم ہوگیا یہ مطالبہ عناد اجابتها واجبة اور جدال كے لیے ہوتو اب ان كا اجابتها واجبة دواب برسم برسم کی واب لازم نہیں رہا۔

اس کا جواب معقول اندازے دیا جائے گا اور اگر کوئی محض کٹ ججتی کا مظاہرہ کر رہا ہے تو پھراس کی طرف توجہ نہیں کی جائے گی۔ مخالفین کی خاموثی

بندہ کےمطالعہ کےمطابق متثابہاتِ قرآنی پرمخالفین کے اس اعتراض کا جب اہل علم نے جواب دیا تو وہ اس قدر معقول تھا کہ اس پر مخالفین نے خاموشی اختیار کر لی البت ویکر حوالول سے اور اعتراضات بھی ہیں مثلاً انہیں باتی ر کھنے کا کیا فائدہ؟ تو اس کا جواب بھی دیا گیا جیسا کہ پیچھے گفتگو آ چکی ہے، لہذا صرف بير كهه كر گزر جانا "چونكه اعتراضات كا دروازه پجر بھي كھلا رہے گا۔ ہرگز مناسب نہیں، الغرض یہاں تک ممکن ہو اعتراضات کا دروازہ بند کرنے کی ہی کوشش ہونی جاہیے، بحد اللہ،امت مسلمہ نے ای راہ کو اپنا رکھا ہے۔

تين اعتراضات

محترم قارن صاحب نے صرف اعتراضات کا دردازہ کھلا رہنے کی بات ہی نہیں کی بلکہ تین مکنہ اعتراضات بھی تحریر کر دیئے لہٰذا ہم پر فرض عائد ہو جاتا ہے کہ ہم ان کی بھی خبر لیں اگر جہ پیچھے بات ضمنا آ چکی ہے مگر انہوں نے صراحة سوالات كيے بين توجواب بھي صراحة بي آنا جا ہي۔

انہوں نے پہلا اعتراض بیدا تھایا ہے۔ قرآن کریم تو حضور علیہ السلام اور قیامت تک آئے والے لوگوں کے لیے ہدایت ہے اور ہدایت اس صورت میں ہوسکتا ہے جبکہ اس کامفہوم واضح ہو

اگر حضور علیہ السلام کے لیے مفہوم واضح اور دوسروں کے لیے غیر واضح ہوتو مطلب بیہ ہوگا کہ قرآن کریم کا ایک حصہ حضور پیلیٹی کی ذات کے ساتھ مختص ہے حالانکہ ایبا نظریہ تو کسی کانہیں ہے۔ (نصرة العلوم،١٧٢) مجھ قرآنی علوم کا حضور علیہ کے ساتھ مختص ہونا قرآن وسنت کی روشنی میں امت کا عقیدہ ہے کہ جو قرآنی اسرار و معارف الله تعالیٰ کی طرف ہے اپنے حبیب علیہ پر کھلے وہ تمام کسی بھی امتی پر نہیں کھل سکتے۔ تمام مخلوق کے علم کو جمع کریں تو وہ آپ ایکٹی کے علم کے مقابلہ میں قطرہ کی حیثیت نہیں رکھتا کی قرآنی علوم ایسے ہیں جوصرف آپ ایک کا ہی خاصہ ہیں اور ان کے بتانے کا آپ علیت کو یابند نہیں کیا گیا، چند ولائل درج ذیل ہیں۔ امام ابو بكرين حسين بيهي (٥٥٨) نے امام ابو العباس احمد بن القاص (٣٣٥) \_ حضور عليه كابه خاصه ممارك نقل كيا-كلف رسول الله عليه من العلم من العلم حضوتاً الله علم كا وحدہ ما كلف به الناس مكلف بنايا گيا ہے جس كا تمام باجمعهم" الوكول كومكلف تخرايا -چراس پر به صریت "بینما انا نالم اذرأیت قدحاً رأیت به فیه امام حافظ قطب الدین خیفری (۸۹۴) نے مذکورہ حدیث سے وجہ استدلال واضح کرتے ہوئے لکھا۔

جوبھی علوم آپ علیہ کی ظاہری فكل حق من العلم ظهر في عصره ليهيه وفي سائر الاعصار حیات اور تا قیامت تمام ز ماول میں بعده الى ان تقوم الساعة فهو ظہور پذیر ہوئے بے حضور علی کے جزء يسيرمن علمه غ<sup>اطيله</sup> ..... علم مقدس كا أيك حجوثا ساجز بين لقد احسن البوصيرى ناظم امام یومیری صاحب البرده نے البردة في قوله فان من جودك خوب كها، يا رسول الله، دنيا و آخرت الدنيا وضرتها ومن علومك آپ کے جود کا جز ہے اور لوح وقلم علم اللوح والقلم کاعلم اپ کےعلوم کا جز ہیں۔ (اللفظ المكرم، ٥٨) حضرت ملاعلی قاری (۱۰۱۴) نے اس شعر کی تشریح میں تحریر کیا، لوح و قلم كاعلم -آسیطیت کی علمی سطور سے ایک يكون سطراً من سطور علمه ونهرأ من بحور علمه سطر اور آپ کے سمندر سے ایک (الذبدة، ١١٧) نهري كي مثل بـ ملك العلماء قاضى شہاب الدين دولت آبادي (٨٨٩) اس شعر کے تحت لکھتے ہیں۔ ای الدنیا والاخرہ قطرہ من یعنی دنیا و آخرت آپ کے بحر جود و جود و جود کی الدنیا والاخرہ قطرہ اور لوح وقلم کاعلم جودک (وعلم اللوح والقلم) سخا سے ایک قطرہ اور لوح وقلم کاعلم آپ کے علوم دیدید کی نسبت بہت کم قليل من علومك الدينية التي

میں جو اللہ تعالیٰ نے آپ کوعطا کیے یا لوح وقلم کے علم کی حدیے مگر آپ کے علوم باطنبہ کی کوئی حدثہیں کیونکہ اس کا علم آپ کے علم کے سمندر

اعطاك تعالىٰ اوما في اللوح له نها ية وليس لعلوم باطنك نهاية اذهو بنبوع من بحار علومك

(شرح برده، ۳۳۳) سے ایک چشمہ ہے۔

مولانا بحر العلوم عبدالعلى محمر لكصنوى (١٢٢٥) حضور عليسة كي شان علمي كا اظہار ان الفاظ میں کرتے ہیں۔

الله تعالی نے آپ علیہ کو جو علوم عطا فرمائے ہیں قلم اعلیٰ، سے علوم اس كاير بيل اور لوح كامل ان كا احاطہ بیں کر علتی ، ازل سے آپ کی مثل پیدائبیں ہوا اور نہ ہی ہو گا، آسانوں اور زمین میں آپ کی مثل

وعلمه علوما بعضه مااحتوى عليه القلم الاعلى وما استطاع على احاطتها اللوح الادني لم يلد الدهر مثله من الازل ولم يولد الى الابد فليس له في السموات والارض كفواحد

(حاشیدالدولة المكینة ،۳۰) اور ہم پلہ ہے ہی نہیں۔

امام ابو اسحاق ابراجیم بن موی شاطبی (۹۰) تذکره قواعد میں

آ ہے۔ اسکانٹ کے بارے میں ذکر کرتے ہیں قاعدہ واصول ہے۔

ع ما اعطيته هذه الامة

على مقدار الاتباع فلا درجه انتاع ، للبذا كوئي به نضور نه يظن ظان انه حصل على خير کرے کہ کوئی بھی خیر آپ کی نبوت بدون وساطة نبوته كيف وهو کے داسطے کے بغیر حاصل ہوسکتی السراج المنير الذي يستضئ به ہے۔ اور یہ کیے ہوسکتا ہے آپ الجميع ..... كل مانقل عن علی ایسے سراج منیر میں کہ تمام الاولياء والعلماء اوينقل الي يوم انہیں کی بنا پر روشن ہیں قیامت تک القيامة من الاحوال والخوارق جو کھے اولیاء، علماء سے اور دیگر سے والعلوم والفهوم وغيرها فهي بصورت احوال ، خوارق علوم، فهوم افراد جزئيات داخلة تحت اور دیگر جزئیات منقول میں وہ تمام كليات مانقل عن النبي عَلَيْكُمْ حضور علی ہے منقول کلیات کے ..... فكذلك الاوصاف الظاهرة تحت داخل ہیں ای طرح است کے على الامة لم تظهر الامن جهة اوصاف ظاہری بھی نبی کریم علیہ النبي غَلَيْكُمْ کی طرف سے بی ظاہر ہوتے (الموافقات،٢،٩٥٢،٢٥) -U# ان حوالہ جات ہے بات تو واضح ہو جاتی ہے مگر چند تصریحات ضروری

ھر پیچھے امام محمد بن سلیمان قدی حنفی المعروف ابن نقیب (۱۹۸) کے حوالہ سیجھے امام محمد بن سلیمان قدی حنفی المعروف ابن نقیب (۱۹۸) کے حوالہ سے گزراعلوم قرآن کی تین اقسام ہیں۔

اول۔ ایسے علوم ہیں جو اللہ تعالیٰ نے این ذات اقدس کے ساتھ مخصوص فرمائے ہیں اور وہ معرفت کنہ ذات اور مخصوص غیوب کاعلم ہے۔ ٹائی۔ ان میں سے دوسری قتم یہ بیان کی۔ مااطلع الله نبيه عَلَيْكُ من اسوار السي علوم جو الله تعالى نے اين نبى الكتاب واختصه به وهذا عَلَيْكُ كو بصورت امرار كتاب عطا لايجوز الكلام فيه الاله عليه وله عليه كا خاصه اولمن اذن له و اوائل السور بنایا، اس می حضور الله یا جے آپ اجازت دیں کے علاوہ کوئی کلام و من هذا القسم گفتگونہیں کر سکتا اور اوائل سور (مقطعات) اسی دوسری قشم (حضور کے علوم مخصوصہ) میں شامل ہے بعض نے انہیں متم اول (اللہ کے مخصوص علوم) میں شامل کیا۔ الث۔ اس کے بعد تیسری فتم علوم قرآنی کی ان القاظ میں بیان کی۔ علوم علمها الله نبيه عَلَيْ لما الله نبيه عَلَيْ لما الله تعالى نے الى اودع كتابه من المعانى الجلية كتاب من وديعت فرماك حضورهای کو ان کی تعلیم دی خواه وه والخفية وامره بتعليمها (الانقان) علامه سيدمحمود آلوي (١٢٤٠) امام مري علوم قرآن

نقل کرتے ہیں۔

قرآن میں اولین و آخرین کے علوم جمع بين ان كاعلمي احاطه عقيقة كلام فرمانے والا (اللہ) ہی کر سکتا ہے اس کے بعد رسول الله علی کو علوم حاصل ہیں ماسوائے ان کے جو اللہ نے اینے لیے مخصوص فرما رکھے پھر

جمع القرآن علوم الاولين والاخرين بحيث لم يحط بها علما حقيقة الا المتكلم بها ثم رسول الله عَلَيْكُ خلا ما استأثر به سبحانه ثم ورث عنه سادات الصحابة

(روح المعانى) آپ سے سادات صحابہ وارث سے۔

قاضی ثناء الله یانی پی (۱۲۲۵) کی جوعبارات بیجیے گزری بیں ان میں بھی میں الفاظ تھے کہ تمام قرآن کے بیان کا وعدہ صرف حضور کے ساتھ ہے۔ لکھتے ہیں

"ثم ان علينا بيانه" كا تقاضا بر --

ان بیان القرآن محکمه که الله تعالی کی طرف سے قرآن عَلَيْكُ واجب ضووري حضوعات پر واضح كرنا ضروري و

ومتشابهه من الله تعالیٰ للنبی کے محکمات اور متثابہات کا

(المظهري، ١١٩١١) لازم --

دوسرے مقام پر بیالفاظ ہیں۔ لایجوز ان یکون شی منھا غیر اور بیہ جائز نہیں کوئی شی قرآن کی

مبين له عليه السلام والايخلو آپيالية پرواضح نه به ورنه خطاب الخطاب عن الفائدة ويلزم قائده عنالي اور وعده كي خلاف

ورزى لازم آئے گی۔ خلف الوعد (المظهري،١:١١) بعنی اللہ تعالیٰ نے حضور علی ہے تمام قرآن کے بیان کا وعدہ فرمایا نہ

کہامت کے ساتھ۔

امام ابن قنبیه (۲۷۴) متشابه کی بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

قد یجوز ان یکون عنه شی ممکن ہے متثابہات سے کچھ کا علم

يعلمه رسول الله البينة وحده فقط رسول الله عليه كو تى موا ال

لانه مَلْنِهِ ارسخ الراسخين في ليے كہ آب عَلَيْكُم علم ميں تمام

العلم (المائل والاجوبة ،٢١٦) راتخين سے ارسخ بيں۔

امام بو اسحاق ابراہیم بن موی شاطبی (۷۹۰) حضور علیہ کے علوم فیبی

کو واضح کرتے ہوئے رقمطراز ہیں۔

وقد كان رسول الله عَلَيْكُ يخبو رسول الله عَلَيْكَ مِن ورت ك بلكه بعض اوقات اورحسب ضرورت

بالمغيبات للحاجة الى ذلك تحت غيبي خرين وي اور يه واضح و معلوم انه عليه الصلاة بكرآب عليه نے اين تمام والسلام لم پخبر بكل مغيب عاصل شده غيوب كي خبرنهين دي اطلع عليه بل كان ذلك في . بعض الاوقات وعلى مقتضى الكن فجرول ت نوازتي الحاجات

(الموافقات، ۲:۲۲)

## ٢ مخفی رکھنے کا حکم

پھر متشابہات میں بھی علماء احناف نے جب بیا کھا، حق یہی ہے۔ کہ حضور علی منشابہات کاعلم رکھتے ہیں تو وہاں انہوں نے مخالف قول کا ردبھی کیا اور لکھا آپ علیہ کوجائے کے باوجود ان کی مراد مخفی رکھنے کا حکم تھا۔ علامه محمد بن ولى (١١٠٢) ملاخسروكي عمارت "و اها النبي عليه السلام يعلمه "ك تحت لكسة بال-اختلفوا في ان النبي عُلَيْكُ هل اس بارے میں اختلاف ہے کہ علم المتشابهات اولا قيل لا حضور عليه متثابهات كاعلم ركهة وقيل علم ولكن الله تعالى امره میں یا نہیں؟ بعض نے کہا نہیں، بكتمه وعدم اظهاره وقيل وهو بعض نے کہا رکھتے ہی لیکن اللہ الحق تعالی نے آپیلیٹ کو اے مخفی (حاشيه على الرأة،١،١٢١) ر کھنے اور عدم اظہار کا تھم دے رکھا ہے اور اس کوحق قرار دیا گیا ہے۔ ينخ محمد عبدالرحمان محلاوي حنفي بحث المتشابه مين لكصة بين كياحضور عليظية متثابهات كاعلم ركھتے ہيں۔اس بارے ميں اہل علم كا اختلاف ہے۔ قیل لا وقیل علم ولکن الله کیض نے کہانہیں رکھتے، بعض کے امره بكتمه وعدم اظهاره وهو منزديك ركهتے بين ليكن الله تعالی اور اس کے عدم اظهار کا تھم دے رکھا ہے اور جن قول بھی یہی ہے۔

Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari قاضی ثناء الله یانی بی (۱۲۲۵) حروف مقطعات کے بارے میں لکھتے

مرے ہاں حق کی ہے کہ یہ متشابهات میں شامل ہیں اور اللہ تعالی اور اس کے رسول عظی کے

والحق عندى انها من المشتابهات وهى اسرار بين الله تعالىٰ وبين رسوله عَالِبُهُ

(المظيري، ١٠١١) درميان رازيل-

ظفاء راشدین کا قول موجود ہے لکل کتاب سروسر القرآن اوائل السور اور اس كا تمام امت نے يكى مفہوم بيان كيا ہے كه مقطعات، الله تعالی اور اس کے حبیب عصل کے درمیان راز کا درجہ رکھتے ہیں پچھلی اقساط میں متعدد حوالہ جات گزرے چند بہاں بھی ملاحظه کرلیں۔

حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی نے الم ' کے تخت مقطعات کے بارے میں لکھا۔

قول اول رہے کہ رہے حروف اسرار محبت میں کہ دیگر سے پوشیدہ کر کے این پنجم حبیب علی کونشان دیدیا۔ لکھتے ہیں۔

التخاطب بالحروف المفودة حروف مفرده کے ساتھ دوست و سنة الاحباب فان سرا المحبيب ادباب سے گفتگو کرنا رائج و معمول مع المحبيب يجب ان لايطلع ہے كيونكد لازم ہے كہ حبيب كے عليه الرقيب كرازوں سے رقر

اور اس قول کی تائید اس قول سے بھی ہوتی ہے۔ جو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ ہے مروی ہے لکل کتاب سروسر القرآن اوائل السور اور حضرت امير المونين على كرم الله وجهه سے مروى ہے لكل كتاب صفوة وصفوة هذا الكتاب حروف التهجي (بركتاب كے کچھنتخبات ہوتے ہیں، قرآن کے نتخبات حروف مقطعات ہیں) (تفییرعزیزی اردوجلد اص۱۵۴) مولا ناشبیر احمد عنانی دیوبندی نے الم کے تحت لکھا۔ ان حروف کو مقطعات کہتے ہیں ان کے اصل معنی تک اوروں کی رسائی نہیں بلکہ رہے بھید ہیں اللہ اور رسول کے درمیان جو بوجہ مصلحت وحکمت ظاہر نہیں (تفييرعثاني،٣) فرمائے. مولا تا اشرف علی تھانوی و یو بندی نے اسی مقام پر لکھا۔ ان حروف کے معانی سے عام لوگوں کو اطلاع نہیں دی گئی شاید رسول الله عليه كو بتلا ديا كيا مو-(بيان القرآن ٢٠١٠) مولانا جمیل احمر سکروڈ وی د بو بندی ، متشابہ کے بارے میں لکھتے ہیں۔ ان کی مراد سے رسول اللہ علیہ واقف ہیں اس کی تائد صدیق اکبر ك اس قول عده الحروف كل كتاب سروسر القرآن هذه الحروف (کتاب میں پچھ راز کی ہاتیں ہوتیں ہیں اور قرآن میں اللہ اور رسول کے درمیان راز کی ہاتیں بہتروف ہیں۔)
درمیان راز کی ہاتیں بہتروف ہیں۔)
۲۔ آپ نے بسط نمبر المیں علماء دیوبند کے حوالہ سے تسلیم کیا اور لکھا کہ ان کی بیا کی تحقیق بہی ہے کہ حضور علیق مقطعات سے آگاہ ہیں پھران کی بیا

عبارت بھی نقل کی۔

ہوسکتا ہے کہ حضور علیہ کو خصوصی طور پر اس کی تعلیم دی گئی اور پر اس کی تعلیم دی گئی اور پر اس کو ظاہر کرنے کی اجازت نہ ہوتو ہیہ آ ہے گئی ہے علاوہ اوروں کے ایکی فیرمعلوم ہی یاتی رہے گا۔

جاز ان یکون النبی مَالَبُهُ مخصوصاً بالتعلیم بدون اذن البیان لغیره فیبقی غیر المعلوم لغیره (حاشیه نور الانوار ۹۳۰)

ای طرح بعض اور عبارات بھی ملتی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ مقطعات ان حضرات (دیوبند) کے نزدیک حضور علیہ السلام کے حق میں مقطعات ان حضرات (دیوبند) کے نزدیک حضور علیہ السلام کے حق میں متشابہات میں سے نہیں ہیں تو اس نظریہ کو اختیار کرتے ہوئے اگر مولانا شبیراحمہ عثمانی نے ترجمہ قرآن کریم کے حاشیہ میں اور مولانا فخر الحن صاحب نے التقریر الحاوی فی حل تفییر البیصاوی میں اور بعض دیگر حضرات (دیوبند) نے لکھ دیا ہے الحاوی فی حل تفییر البیصاوی میں اور اس کے رسول الحقیقیۃ کے درمیان راز ہیں تو یہ ان کی حقق ق

ان تمام دلائل کے بعد آپ کے اس جملہ کا کیامعنی رہ جاتا ہے۔
مطلب یہ ہوگا کہ قرآن کریم کا آیک حصہ حضور علی کی ذات کے
ساتھ ہی مختص ہے۔ حالانکہ ایبا نظریہ تو کسی کا نہیں ہے۔ (نفرة العلوم، ۴۲)
ہم نے حوالہ جات ہے واضح کر دیا کہ یہ تمام امت کا نظریہ ہے، اگر
یہ نظریہ نہیں آپ دکھا کیں کسی نے لکھا ہو کہ علوم قرآن میں امت اور حبیب
ضدالمی نہیں آپ دکھا کیں کسی نے لکھا ہو کہ علوم قرآن میں امت اور حبیب
ضدالمی نہیں آپ دیما کی تو کجا کوئی ادنی شعور رکھنے والا بھی نہیں کہ سکتا۔
اگر کوئی ضد کرتے ہوئے کہے یہ تو ہم مانتے ہیں مگریہ کس نے لکھا ہے کہ قرآن

کا کچھ حصہ حضوطی کے ساتھ مخصوص ہے تو اسے امت کے اس موقف پر ضرور انظر ڈال لینی چاہیے کہ مقطعات کا علم حضور علی کے ساتھ ہی مخصوص ہے تو گویا قطر ڈال لینی چاہیے کہ مقطعات کا علم حضور علی کے ساتھ ہی مخصوص ہونا قرآنی مقطعات والی تمام آیات آپ کے ساتھ مخصوص ہیں تو ان کا مخصوص ہونا قرآن کے کچھ حصہ کا ہی مخصوص ہونا ہے۔

نوٹ: محترم قارن صاحب کی نقل کردہ عربی عبارت پر ہم آگے چل کر گفتگو

ریں ہے۔ بالفرض مان لیں

آب کہہ سکتے ہیں کہ ان علاء دیوبند نے مقطعات کو متنابہات میں سے نہیں مانا اس لیے آپ کے لیے مفید نہیں، ہم عرض کرتے ہیں یہاں ہم بالفرض مان لیتے ہیں کہ یہ لوگ آئیں متنابہات میں سے نہیں مانے لیکن انہوں نے بہو تسلیم کرلیا کہ مقطعات کاعلم حضور اللیہ کو حاصل ہے اور وہ فقط آپ کو ہی حاصل ہے کی اور کو حاصل نہیں تو کیا اس سے ہمارے موقف کو تائید حاصل نہیں ہوجاتی کہ جوجاتی کا بی خاصہ ہیں۔

باقی آپ کی بید ذمہ داری ضرور بنتی ہے کہ ان کی تصریح دکھا کیں، ہمارا بید دعویٰ ہے کہ بیلوگ احناف کے مختار قول (مقطعات، متشابہات میں سے ہیں) کے بی قائل ہیں۔

دوسرا اعتراض

محترم قارن صاحب نے دومرا اعتراض بیا تھایا ہے۔ کہ قرآن کریم میں ہے معلمکم الکتاب ، اللہ تعالیٰ کا نبی تنہیں الکتاب بینی پوری کتاب کی تعلیم دیتا ہے اگر حروف مقطعات کاعلم آپ کو تھا اور اس کے باوجود آپ نے امت کو تعلیم نہیں دی تو بیر فرمان خداوندی تعوذ باللہ صادق نہیں رہتا۔

تيسرااعتراض

انہوں نے تیسرا اعتراض پیاٹھایا

کہ اللہ تعالیٰ نے آپ سی اللہ کی ذمہ داری لگائی لتبین للناس مانزل الیہ کہ جولوگوں کے سامنے الیہ کہ جولوگوں کی طرف اتارا گیا آپ اس کی وضاحت لوگوں کے سامنے کریں اور لوگوں کی طرف سارا قرآن اتارا گیا اگر متشابہات کاعلم آپ کو تھا تو اس کی وضاحت بھی آپ کے ذمہ تھی۔

اس کی وضاحت بھی آپ کے ذمہ تھی۔

(نصرۃ العلوم، ۲۲)

جواب سنيئے

ان دونوں اعتراضات کا خلاصہ یہ ہے کہ اگر آپ ایک کے مقطعات و منتشابہات کاعلم تھا تو آپ نے لوگوں کو بتا کر اپنی ذمہ داری کیوں پوری نہ کی۔
اس کے جواب میں ہماری گزارش صرف اتنی ہے کہ ان کے بتائے کی ذمہ داری آپ برتھی ہی نہیں اگر ان کے بیان کے ذمہ داری ہوتی پھر اعتراض ہوسکتا تھا لیکن جب یہ ذمہ داری ہی نہیں تو اعتراض کیوں؟

خطاب میں فرق

بلکہ اگر قرآن کے بیدود مقامات سامنے ہوتے تو سوال ہی نہ ہوتا۔ جب اللہ تعالیٰ نے آپ پر قرآن نازل کرنے کے بات کی تو قرآن کو

أتمام اشياء كي تفصيل بتاني والاكها فرمايانولنا عليك الكتاب تبياناً لكل شئ لیکن جب لوگوں سے بیان کرنے کا علم دیا تو فرمایا لتبین للناس ماانزل اليهم

بینبیں فرمایا جو تجھ پر نازل کیا ہے وہ تمام بیان کر دے۔ اسی فرق کو امام صدر الدین محمد بن اسحاق قونوی (۱۷۲) نے بول

واضح كمياب

اليك

رازیہ ہے کہ اللہ تعالی نے فرمایا تم لكن سرقوله تعالىٰ لتبين للناس بیان کرو جو ان کے لیے نازل کیا ما نزل اليهم ولم يقل مانزل گیا (پینبیں فرمایا) وہ تمام بیان کرو

(اعجاز البیان فی تفییرام القرآن،۱۱) جوتمهاری طرف نازل کیا گیا ہے۔

لعنی آیے اللہ کے لیے قرآن تمام کا نات کی تفصیل ہے اور امت کو اس کی ضرورت کے مطابق بیان فرما دیا اور یہی آپ کی ذ مہ داری تھی۔

كير "فاوحى الى عبده مااوحى" كمقدس الفاظ بهي الله تعالى اور اس کے حبیب علی کے درمیان راز ونیاز پرشاہد ہیں، اہل علم نے تفری کی ہے یہ ایسے راز بیں جن کاعلم صرف رسول اللہ اللہ کو ہی ہے۔ امام الوعبدالرحمان محمد بن حسين سلمي (١١٣) ان مبارك القاظ كي تفصيل

جعفرصا دق رحمہ اللہ تعالیٰ سے یوں ذکر کرتے ہیں۔

الى قلبه لا يعلم به احد سواه بلا واسطمعلوم عطا قرمائ أنبير

کے سوا کوئی نہیں جانتا۔

انہوں نے امام واسطی سے بھی اس بارے میں نقل کیا۔ وما کان مخصوصاً به کان جوعلوم آپ علیہ کے ساتھ مخصوص

مستوراً وما بعثه به المي المخلق کے وہ مخفی ہی رہے اور جومخلوق کے لیے دے کر بھیجا انہیں ظاہر کر دیا۔

كان ظاهراً

(حقائق النفسير،۲۸۴،۲)

اس حوالہ سے علامہ سیرمحود آلوی (۱۲۷۰) نے ''یابھا الرسول بلغ ماانول' کے تحت جو گفتگو کی ہے وہ نہایت ہی علمی و تحقیقی ہے اس کے چندا قتباسات سے استفادہ ضروری ہے۔ لکھتے ہیں۔

اس آیت مبارکہ سے تمام امت نے یہ استدلال کیا ہے کسی وی کو آ پیلیسے چھیایا نہیں، کچھ بدعقیدہ لوگ کہتے ہیں۔ بطور تقیہ آپھیسے نے بعض ضروری چیزوں کو چھیایا، بعض صوفیا کہتے ہیں یہاں''ماانزل " ہے۔

المراد تبليغ مايتعلق به مصالح مراد ان احكام كى تبليغ ب جن كا العباد من الاحكام وقصد تعلق مصالح عياد سے باور ان بانزاله اطلا عهم عليه واما فضودان يراطلاع بمخصوص

ماخص به من الغيب ولم يتعلق تفيي علوم اور جن كا تعلق مصالح

امت سے نہیں وہ آپ کے لیے ہی به مصالح امته فله بل عليه ہیں۔ بلکہ انہیں مخفی رکھنا آر

اس کے بعد اس پر امت کے مسلمہ اہل معرفت کے اقوال ذکر کرتے ہوئے امام طبی سے حضرت ابو ہر رہ وضی اللہ عنہ سے مردی روایت ''میں نے

حضور علی ہے دوطرح کاعلم سیکھا'' ہے استدلال ذکر کیا۔ اس کے بعد لکھا۔

میرے نزدیک تحقیق بات یہ ہے حضور النہ کے جمع علوم خواہ وہ اسرار اليهه بيل يا احكام شرعيه ان تمام پر قرآن مشمل ہے۔ جو آپ پر نازل كيا كيا ارشاد اللي ہے (١ور ہم نے نازل کی کتاب آپ پر جو ہرشی کی تفصیل ہے) دوسرا فرمان ہے (ہم نے کتاب میں کوئی شی چھوڑی نہیں)

والتحقيق عندى ان جميع ماعند النبي عُلَيْكُ من الاسرار الالهية وغيره من الاحكام الشرعيه قد اشتمل عليه القرآن المنزل فقد قال سيحانه (ونزلنا عليك الكتاب تبيانا لكل شي) وقال تعالى (مافر طنا في الكتاب من شئ)

پھراس پراحادیث ، اقوال صحابہ و ائمہ نقل کیے کہ اہل علم نے قرآن سے بی حضور میلانی کی تربیش سالہ عمر مبارک کا بھی انتخراج تک کیا ہے، اس کے بعد لکھا۔ میں کوئی بھی سینگ نہیں بھسائے گا تو جب ان تمام كا قرآن من مونا تابت ہے تو تبلغ قرآن، ان تمام کی تبلغ قرار یائے گی ( یعنی آپیا نے قرآن کا ایک ایک لفظ امت کو

وهذا مما لا یکاد پنتطح فیه یایک ایی مسلم حقیقت ہے جس كبشان فاذا ثبت ان جميع ذلك في القرآن كان تبليغ القرآن تبليغاله غاية ما في الباب ان التوقيف على تفصيل ذلك سرأ سرأ و حكماً حكماً م يثبت بصريح العبادة لكل كينجا ديا) زياده ــــــــ زياده بير بموسكمًا احدوکم من سروحکم نبھت ہے کہ ہزایک کیلئے اس کے ایک عليها الاشارة ولم تبينها العبارة ايكراز اورايك ايك حكمتك

تفصیل ہے آگاہی صریح الفاظ میں تہیں بہت سارے ایسے اسرار وهم میں جنہیں اشارہ واضح کر دیتا ے مگر الفاظ کام نہیں آتے البت جنہوں نے یہ برگمانی کی کہ کچھ اسرار قرآن سے باہر ہیں جوصوفیاء کو اللہ تعالیٰ کی طرف ہے کسی اور طریق سے حاصل ہو جاتے ہیں تو الیمی بات سراسر حجموث ، فراد اور مراہی ہے۔

ومن زعم ان هناک اسرار خارجة عن كتاب الله تعالىٰ فلقاها الصوفية من ربهم من اي وجه كان فقد اعظم الفرية وجاء باضلال ابن السبهل بلا

چر قرماتے ہیں کہ صوفیاء کو حاصل ہونے والے اسرار خارج سے تہیں بلکہ قرآن ہی ہے اس قہم قدس کی بنا پر حاصل ہوتے ہیں۔ جو انہیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے خصوصی طور پر ود بعت ہوتا ہے اس پر تائید حضرت ابو جیفہ رضی اللہ عنہ سے لائے کہ میں نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے عرض کیا۔

ھل عند کم کتاب خصکم یہ کیا تمہارے یاس کوئی ایس کتاب ہے جو رسول الله عليہ في عرف رسول الله على المام تمهيس بي دي تھي \_؟

فرمانے گے ایا نہیں ہے ہمارے پاس الا کتاب الله تعالیٰ اوفھم صرف کتاب اللہ (قرآن) ہے یا اعطیہ رجل مسلم وہ فہم ہے جو کسی مسلمان کو بطور

اس سے بیہ بھی واضح ہو رہا ہے (جیاکہ امام قسطلانی نے فرمایا) کہ کسی عالم کا قرآن ہے اپنے فہم ہے ایسے علم کا اشخراج جائز ہے جو مفسرین سے منقول نہیں بشرطیکہ وہ (روح المعاني ، جز ٢ ، ٩٨٩) اصول شريعت كے موافق ہو\_

اس کے بعد فرماتے ہیں۔ ويفهم منه، كما قال القسطلاني، جواز استخراج العالم من القرآن بفهمه مالم يكن منقولاً عن المفسرين اذا وافق اصول الشريعة

یمی وجہ ہے علوم قرآن میں صحابہ کے بھی مختلف درجات ہیں مثلاً حضرت ابن عباس رضی الله عنها کو جوعلوم قرآنی میں مہارت و درجہ حاصل ہے وہ مسى ميں كہا؟ اور اس كى وجه حضور الله كى بير دعائقى۔ اے اللہ اسے قرآنی تاویل کاعلم عطا اللهم علمه تاويل الكتاب

كس كے پيجانے كى ذمه دارى ہے؟

يحص علامه سيدمحود اآلوى (١٢٤٠) كي "يايها الرسول بلغ ماانزل اليك "كي تحت خوب كفتكوكزرى، اى آيت مباركه كي تحت چند ديكرمفسرين کی تصریحات بھی ملاحظہ ہوں جس میں انہوں نے نہایت ہی واضح اور دو ٹوک انداز میں اس حقیقت کو اشکار کرنے کی کوشش کی ہے کہ حضور اللی پر کس چیز کی امت کو پہنچانے کی ذمہ داری ہے اور کس کی نہیں، آپ اللی نے قرآنی وجی کا امت کو پہنچانے کی ذمہ داری ہے اور کس کی نہیں، آپ اللی نے قرآنی وجی کا ایک ایک لفظ امت تک پہنچا دیا اور ان کی ضرورت کے مطابق ان کی معانی ہے آگاہ بھی کیا، اسے مفسرین نے یوں تعبیر کیا ، جوادکام اور ان کے متعلقات تھے وہ تمام کے متعلقات تھے وہ تمام کے تمام آپ اللی نے امرار بھی ہیں وہ تمام کے تمام آپ اللی نے امرار بھی ہیں جن کی تبلیغ امت کے لیے آپ پر لازم تھی ، آیئے چند تصریحات کا تذکرہ کرتے جن کی تبلیغ امت کے لیے آپ پر لازم تھی ، آیئے چند تصریحات کا تذکرہ کرتے

۔ امام ابوالسعو دمجر بن محمر عمادی حنفی (۹۵۱) اس حقیقت کو اپنے ان الفاظ میں واضح کرتے ہیں ، اللہ تعالیٰ فرما رہے ہیں اے میرے رسول

(بلغ ماانزل الیک) لیمنی تم پرجو تمام ادکام اور ان کے متعلقات نازل کیے گئے ہیں خواہ وہ کوئی ہیں انہیں لوگوں تک پہنچاؤ (وان لم تفعل) اور اگرتم نے نہ پہنچائے جن کا تمام جمعنی مذکور (ادکام اور ان کے متعلقات) کا تمام جمعنی مذکور (ادکام اور ان جی جیسا کہ یہ ارشاد اس پر دال ہے جسیا کہ یہ ارشاد اس پر دال ہے رفال ہے فیما بلغت رمالته ) تو تم نے رفال ہے فیما نہیں پہنچایا کیونکہ جن چیزوں کا پیغام نہیں پہنچایا کیونکہ جن چیزوں کا پیغام نہیں پہنچایا کیونکہ جن چیزوں کا

(بلغ ما انزل اليك) اى جميع ما انزل اليك من الاحكام وما يتعلق بها كائناً ماكان ..... (وان لم تفعل) ما امرت به من تبليغ الجميع بالمعنى المذكور كما بنبئ عنه قوله تعالى (فما بلغت بسالته) فان مالا تعلق به الاحكام اصلاً من الاسرار الخفية ليست مما يقصد تبليغه الخفية ليست مما يقصد تبليغه

الى الناس

ىل-

تعلق احکام سے بالکل نہیں مثلاً مخفی اسراران کی لوگوں تک تبلیغ مقصود ہی نہیں۔

بیں۔ امام سلیمان الجمل (۱۲۰۴) نے انہی کی گفتگو کا خلاصہ ان الفاظ میں ذكركرويا ب، المام جلال الدين كلى في "يا ايها الوسول بلغ" ك تحت كها جميع (ماانزل اليك من ربك) ال جميع كى تشريح كرتے ہوئے لکھا۔

لعنی تمام احکام اور ان کے متعلقات، مراد ہیں ایے اسرار جو صرف حضوصاً الله كاخاصه بين ان كى تلبيغ اى من الاحكام وما يتعلق بها واما الاسرار التي اختصت بها فلا يجوز لك تبليغها

آپیالی کے لیے جائز نہیں۔

(القيوضات الالهيد، ا-١٥٠)

امام قاضی بیضاوی (۲۸۵) اس حقیقت کو بول اشکار کرتے ہیں۔

ظاہر آیت سے تو تمام نازل شدہ کی تنبليغ كالزوم ہورہا ہے۔ليكن ممكن ہے یہاں ان کی تبلیغ مراد ہوجن کا تعلق بندوں کے مصالح سے ہواور ان كا مقصد نزول بندوں كومطلع كرنا

ہو کیونکہ بعض اسرار الھید کا افتاء و

وظاهر آية يوجب تبليغ كل ماانزل ولعل المرادبه تبليغ مايتعلق به مصالح العباد وقصد بانزاله اطلاعهم عليه فان من الاسرار الالهية ما يحرم افشائه

(انوار التزيل ٢٠ ٢٨٨)

اظهار حرام ہوتا ہے۔

امام احمد صاوی (۱۲۴۱) نے کتاب و سنت کی نصوص کوسامنے رکھتے ہوئے تقصیلی نوٹ لکھا جو نہایت ہی قابل مطالعہ ہے۔

اور مخلوق سے متعلقہ احکام ہیں جنہیں آپ نے پہنا دیا، ان میں ایک حرف بھی نہ اضافہ کیا اور نہ اسے چھیایا اگر اس میں کسی کا چھیانا جائز ہوتا تو آئے علیہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے نازل کردہ عمانی آیات کو جهيا دية مثلًا بدآيت بي عبس وتولى، ماكان لنبي ان يكون له اسوی، سورة تبت يد الفظ قل يا ايها الكافرون، قل هو الله احد، قل اعوذ برب الفلق، قل اعوذ برب الناس، پھر اللہ تعالیٰ نے آپ کی کامل تبلیغ پر وصال ہے سلے یوں گواہی دی (آج میں نے تہارے لیے دین ممل کر دیا) احادیث میں ہے جب حضرت فرمایا قبض کر لو کیونکہ میں نے کام

والاحكام المتعلقة بالخلق عموماً فقد بلغه ولم يزد عليه ولم يكتم منه حرفاً ولو جاز عليه الكتم لكتم آيات العتاب الصادرة له من الله كاية عبس وتولى واية ما كان لنبي ان يكون له اسرى وسورة تبت يدا ابى لهب ولفظ قل يا ايها الكفرون وقل هو الله احد وقل اعوذ برب الفلق وقل اعوذ برب الناس وقد شهد الله له بتمام التبليغ حيث انزل قبيل وفاته (اليوم اكملت لكم دينكم) وورد انه قال لعزرائيل حين قبض روحه اقبض فقد بلغت وما امر بكتمه فقد كتمه ولم تبلغ منه حرفاً وهوا اسرار عزراتيل عليه السلام قبض روح كے التى لاتليق بالامة وما خير في ليے حاضر ہوئے تو آپيائيے نے تبليغه وكتمه فقد كتم البعض

وبلغ البعض وهوالاسرار التي ممل کرلیا ہے، دوسری قتم جس کے تليق بالامة ولذا وردعن ابي مخفی رکھنے کا تھم ہے اسے آپیلینے هريرة انه قال اعطاني جيبي نے مختص ہی رکھا، ان میں ہے ایک جرابین من العلم لو بششت حرف کی بھی آپ نے تبلیخ نہیں کی لكم احدهما لقطع منى هذا اور وہ ایسے اسرار ہیں جن کا امت کو الحلقوم بتانا مناسب نبین تیسری فتم، اس (حاشية الصاوي على جلالين ١٣٢:٢٠١) میں مخفی رکھنے اور بیان کرنے کا اختیار دیا تو آہے اللہ نے بعض کو بتايا اور بعض كونبيس بتايا اور وہ ايسے اسرار ہیں جو امت کے لائق ہی اس کیے حضرت ابو ہرریہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے مجھے میرے حبیب علیہ نے دوسم کے علوم عطا فرمائے ان میں سے ایک کے بارے میں شہیں بناؤں تو میرا گلا کاٹ دیا جائے۔ اسرار مخصوصہ کی تبلیغ جائز ہی نہیں کھ علماء دیوبند کے حوالہ جات کا ذکر بھی کیے دیتے ہیں تا کہ بات خوب پختہ ہو جائے، انہوں نے بھی تضریح کی ہے کہ اسرار مخصوصہ کی اممت کو تبلیغ

لازم ہونا تو کجا ان کا بیان آ ہے تھا تھے کے لیے جائز ہی نہیں۔ مولانا محد نعیم دیوبندی (استاذ تفسیر دارالعلوم دیوبند) اسی سورهٔ ما کده کی آیت کے تحت تحقیق و ترکیب کے عنوان سے لکھتے ہیں۔ ماانزل ، اس سے پہلے لفظ جمیع نکال کر اس طرف اشارہ ہے کہ ماموصول بمعنی الذی ہے مائکرہ موصوفہ مرادنہیں ہے کیونکہ آ یعلی تمام احکام کی تبلیغ کے مامور ہیں نہ کہ بعض کے اور نکرہ سے مقصد حاصل نہیں ہوسکتا، اس سے مراد احکام اور متعلقات احکام ہیں، رہے اسرار مخصوصہ تو ان کی تبلیغ جائز نہیں ( كمالين شرح جلالين ٢٠٤٥) مولانا صوفی عبدالحمید سواتی ای آیت مبارکہ کے درس میں فریضہ تبلیغ وین کے عنوان کے تحت امام بیضاوی کے حوالے سے لکھتے ہیں۔ اس چیز سے مراد وہ تمام احکام ہیں جو انسانوں کی مصلحت اور بہتری سے تعلق رکھتے ہیں۔ چنانجے حضور علیہ السلام کو علم دیا گیا ہے کہ وہ تمام چیزیں جن کا تعلق انسان کے عقیدے اور عمل کے ساتھ ہے وہ لوگوں کے سامنے بیان كر ديں البتہ بہت باريك نكات جو اسرار الصيه كہلاتے ہيں انہيں ظاہر كرنے كا علم نہیں ہے۔ کیونکہ ایسی چیزوں کا بندوں کی مصلحت سے کوئی تعلق نہیں ہوتا، ا پے رموز و نکات کو خواص تو سمجھ لیتے ہیں مگر ان کاسمجھنا عوام کے بس میں نہیں ہوتا لہذا انہیں تمام لوگوں تک پہنچانا مناسب نہیں ہوتا،مسل لا تبلغه عقولهم الا كان لبعضهم فتنة (جس بات كوعا ہے قاصر ہوتی ہیں ان کا بیان کرنا بعض لوگوں کے لیے

وربعہ بن جائے گا) لہذا ان كا عام بيان ورست نہيں ہے اس كى ممانعت فرمائى من ہے البتہ جو باتیں انسانوں کی اصلاح کے لیے ضروری ہیں ان میں ہے کسی ایک کوبھی ترک کرنے کی اجازت نہیں وہ سب کی سب لوگوں تک پہنچانا ہوگئی۔ (معالم العرفان في دروس القرآن ، ٣١٣:١)

الیی طافت کسی بھی بشر میں کہاں؟

امام الوبكر واسطى "بلغ ما انول اليك" كتفير مين فرمات بين-ان مقدس الفاظ کے ذریعے آ ہے۔ کو وی رسالت بیان کرنے کا تھم دیا جو اتارا گیا ہے اور معارف بیان کرنے کا تھم نہیں دیا کیونکہ حقائق رسالت اگر پہاڑ پررکھے جائیں تو وہ پھل جائے مگر اہل عالم کو بفتدر ان کی طافت تھوڑا ظاہر کیا جاتا ہے تم نے ویکھانہیں یوں فرمایا ہے۔

"بلغ ماانزل اليك من ربك" "اور يول نهيس قرمايا" ماتعرفنا به اليك " يعنى تمام معرفت بيان كرنے كا حكم نہيں ہے۔ اور وہ انوار عرفان جو قلب محمطین پر ظاہر ہوئے ان کی کوئی بشر طاقت نہیں رکھتا اور وحی رسالت نہیں اور نہ قابل بیان ہے بلکے عین معرفت ہے۔ (مواہب الرحمٰن، یہ ۲=۲۳۵۱) ای قول کوعلامہ سید محمود آلوی (۱۲۷۰) نے ان الفاظ میں بیان کیا۔

تبلیغ الاحکام و ما یتعلق بھا من ادکام اور ان کے متعلقات کی تلبیغ المصالح دون مایشمل علم ہے جو بندوں کے مصالح کے لیے المصالح من قولہ سبحانہ میں، امراد کی تبلیغ مرازنیس کیونکہ

وقد فھم بعضھم کون المواد بعض اہل علم کے نزدیک مرادان

ما تعرفنا الفاظ كا مقهوم ہے ، "ما انزلنا ان علم اليك " يہ تبيس ماتعرفنا به اليك اليك الراد كا علم اليك الراد كا علم اليك اور لكھا كہ امراد كا علم كاشفة بدريعہ وى تبيس بلكہ الهام و مكاشفہ الراد كا علم الراد كا علم

(ماانزلنا اليک) دون ما تعرفنا به اليک ، وذكر ان علم الاسرار لم يكن منزلاً بالوحى بل بطريق الهام والمكاشفة

(روح المعانی پ۲-۱۹۰) سے ہے۔ اور نبی کا الہام و مرکاشفہ بھی قطعی ویقینی ہی ہوتا ہے۔

امام ابو برحمد بن ابراہیم کلا بازی (۳۸۴) نے تکان قاب قوسین

اوادنی کے تحت لکھا۔

وطوى عن الافهام سره اليه (امره بان يبلغ ما انزل اليه دون ماتوقف سره اليه فقال (بلغ

ما انزل اليك من ربك) ولم يقل بلغ ماتعرفنا به اليك

(بحرالفوائد، ۲۷۷)

امام فخر الاسلام اورشس الائمه كاحواله كيول؟

قار کمین آپ نے دیکھا ہے ہر جگہ احناف جب بیان کرتے ہیں کہ رسول الدیکھائے متنابہات کاعلم رکھتے ہیں تو وہ امام فخر الاسلام بزدوی اور امام شمس الائکہ سرحتی کا حوالہ ضرور دیتے ہیں مثلاً شخ زادہ حنفی نے جب حاشیہ بیضاوی ہیں اس مئلہ پر گفتگو شروع کی تو لکھا۔

امام فخرالاسلام نے فرمایا ہر متثابہ کو اللہ تغالبہ کو اللہ تغالی کی خصوصی تعلیم سے حضور میں۔ حضور میں اللہ یقینا جانتے ہیں۔

قال فخر الاسلام لاشتى من المتشابهات الا والرسول مُنْفِينَهُ يعلمه بتعليم الله اياه ذلك

(شُخ زاده، ۱،۲۹۱)

امام محمد بن عابدين شامي نے بھي لکھا۔

امام فخر الاسلام اور شمس الائمه نے حضور علی کی ذات اقدس کو مشتنی قرار دیتے ہوئے لکھا منشابہات

ان فخر الاسلام وشمس الائمة استثنيا النبي عُلِيلة فذكرا ان المتشابه وضع له دون غيره

(نسمات الاسحار، ٩٦)

اگرچہ دوسروں پر اشکار نہیں مگر آپ مثلاثہ ان سے آگاہ ہیں۔

ای طرح امام ابن امیر الحاج ( ۱۲۵) اور مولاتا بحر العلوم (۱۲۲۵) نے بھی انہی بزرگول کا نام لیا ہے (دیکھیے القریر والتحبیر ، اسلام فواتح الرحموت ،۲۲۲،۲)

وجد کیا ہے؟

آخرال کی وجہ کیا ہے؟ اس پر غور نہایت ضروری ہے۔ وہ یہ ہے کہ تمام اہل علم کا اس پر اتفاق ہے کہ یہ دونوں شخصیتیں غریب (اصول) احناف سے خوب آگاہ ہیں بلکہ جس قدر متفذیین احتاف کی اراء سے یہ آگاہ ہیں کوئی دوسرا نہیں یعنی جب کوئی بات امام فخر الاسلام اور سمس الائمہ کہیں گے تو وہ متفذین احناف کی ہی ترجمانی ہوگی۔

صاحب طريقة المذهب اس پراہل علم کی چندتھر بجات بھی ملاحظہ کر لیجئے۔ امام عمس الدين محمد بن احمد ذہبي (٧٩٧) امام بردوي کے بارے ميں لکھتے ہیں ان کی کنیت ابوالحن نام علی بن محمد برز دوی ہے بیدا حناف کے اس قدر شخ ہیں کہ صاحب الطريقة في المذهب

يدخرب مين صاحب طريقه بين

حفظ مديب حنى من ضرب المثل كا

مقام رکھتے ہیں۔

وكان احد من يضرب به المثل

آ کے چل کر لکھتے ہیں۔

في حفظ المذهب

(سيراعلام النيلاء ١٠٠١: ١٠٠)

كشف الاسرار كے محقق شيخ محد المعتصم بالله بغدادي نے اس كى وجه بير

ذلک لما کان علی سعة اطلاعه کرید ندمب حقی سے خوب آگاه و

مطع تقيد على المذهب

امام علاء الدين عبدالعزيز بن احمد بخاري (۳۰۰) امام بزدوي اور ان کی کتاب کے بارے میں لکھتے ہیں۔ قد تبحر مع ذلک فی الاحکام یہ احکام و فروع کے منتم عالم اور والفروع واحاط بما جاء فیھا اپنی کتاب میں نقلی وسمتی دلائل کا

احاطہ کرتے والے ہیں۔

من المنقول والمسموع

(مقدمه كشف الاسرار ۱۲۱)

مولانا عبدالحي لكھنوى (١٣٠٥) انبى كے بارے ميں لكھتے ہيں۔

الامام الكبير الجامع بين اشتات كبير المام، مختلف علوم كے جامع اور

العلوم امام الدنيا في الفروع قروع واصول بين علمي دتيا كامام

والاصول

(ظفر الحصلين ، ١٨٩)

پھر مش الائمہ سرھی جیما امام بھی انہی کے ساتھ ہے جن کے بارے

مِين مولا ما عبدالحي لكصنوى لكصته بين-

بيرامام علامه، حجت بمحقق ،منكلم بش

كان اماما علامة حجة نظار ١

الائمه طوائی کے شاگرد ، اینے دور

متكلما اخذ من شمس الائمة

الحلوائي وصار اوحد زمانه كياعالم تقر

(مقدمه شرح وقامیه ۲۱۱)

ووسرے مقام پر لکھتے ہیں۔

بيرامام اعظم ابوحنيفدك ندبب ميس

كان صلباً في مذهب ابي حنيفة

(مقدمہ،بدایہ،۲۰۳) نہایت ہی متصلب تنے۔ ای لیے تنام احناف نے ان کا ندہب نقل کیا تا کہ کوئی ہے کہہ نہ سکے کہ

به مقتدمین کا موقف نہیں۔

## کیا احناف کے نمائندہ ہم ہیں؟

یبال جمیں یہ فیصلہ بھی کر لیناچاہیے کہ علماء احناف کے نمائندے امام فخر الاسلام بردوی (۴۹۰) اور امام عمس الائمہ سرھی (۴۹۰) جیسے لوگ ہیں یا ہم؟ اگر نمائندہ یہ لوگ ہیں اور یقینا ہیں ای لیے تمام نے انہی کا حوالہ دیا۔ تو پھرانہی کا فیصلہ دل و جان سے قبول کر لینا چاہیے کیونکہ جو کتاب وسنت کا مطالعہ ان کا ہے وہ ہمارا ہرگز نہیں اور متقد ہین کی آراء سے جس قدر وہ آگاہ ہیں ہم اس کا تصور بھی نہیں کر سکتے اور اگر نمائندہ ہم ہیں تو پھر مرضی چل چل علی علی ہے لیکن کم ان کا بیدہ یہ کہنے کی جرائت اینے اندر نہیں یا تا۔

## حنفی اصول کے مدونین

ہمارے علم میں بیہ بات بھی آ جانی چاہیے کہ بیہ دونوں حضرات امام افخرالاسلام اور مشمس الائمہ سرھی فقد حنفی کے اصول مدون کرنے والوں میں شامل ہیں، شخ محمد ابوز ہرہ مصری نے اس پر برسی تفصیل ہے گفتگو کی ہے اس کا خلاصہ حاضر سر

متأخرین احناف کی کتب ہیں تفصیلا اصول موجود ہیں اور وہ ان کے بارے میں بہی کہتے ہیں مذہب حفقی کا اخیاز نہیں اصولوں سے ہے حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی نے کہ امام ابو حفیفہ اور اللہ دہلوی نے کہ امام ابو حفیفہ اور امام شافعی کے درمیان ان اصولوں کی وجہ سے اختلاف ہے جو کتاب بردوی وغیرہ میں ہیں حالانکہ مات بول نہیں۔

امام شافعی کے درمیان ان اصولوں کی وجہ سے اختلاف ہے جو کتاب بردوی وغیرہ میں ہیں حالانکہ بات یوں نہیں۔
انھا الحق ان اکثر ھا اصول حق کہی ہے کہ ان میں سے اکثر مخوجة علی قولھم ان کے اتوال سے مستنبط ہیں مخوجة علی قولھم

مثلًا امر و جوب کے لیے ہے۔ عام تھم میں خاص کی طرح قطعی ہے، کثرت رواة کی بناء پرتر جیج نہیں ہوسکتی اور دیگر

حنیفہ اور صاحبین سے مروی ہونا

اصول مخرجة على كلام اليے اصول بيں جو كلام آئمہ سے الائمة وانها لاتصح بها رواية متنبط بي ان اصولول كا امام ايو عن ابي حنيفة وصاحبيه

ثابت تہیں۔

اس سے استدلالا کرتے ہوئے شخ محمد ابوز ہرہ کہتے ہیں شاہ صاحب کی۔ گفتگو یقینا به بتا ربی که وه اصول جن کا ذکر احناف کرتے ہیں کہ ندہب حنفی کے بیر اصول ہیں یا وہ اصول ہیں جن کی بناء پر ائمہ احناف وصع کردہ تہیں حتی کہ کہا جائے کہ انہوں نے استناطِ مسائل کے لیے

هذا الكلام يدل بلا ريب على ان الاصول الذي يذكرها الجنيفة على انها اصول المذهب الحنفى اوالاصول التي بني علیها ائمته استنباطهم لیست نے سائل کا استنباط کیا برائمہ کے من وضع اثمته حتى يقال انهم وضعوها انفسهم بالا ستنباط على اساسها الماسها الم

پھر بہاصول تفصیلی شکل میں کہاں سے آئے؟

بلکہ بیران علماء مذہب حنفی کے وضع سامنے لائے کہ ان سے فروع

بل هي وضع العلماء في ذلك المذهب الذين جاؤابعد عصر كرده بين جوائمه اوران كے تلانده الائمة وتلا ميذهم اتجهوا الى ك دورك بعد آئے وہ ان قواعد كو استنباط القواعد التي يضبط بها ندہب کا استنباط ہوتو اس طرح یہ اصول، فروع سے متا خرتھبرے۔

استنباط فروع المذهب فهي جاء ت متأخرة عن الفروع تثين امور

اس کے بعد تین امور کی نشاندہی کی۔

یہ کہنا درست نہیں کہ اصول تھے ہی نہیں بلکہ بوں کہا جائے کہ مدون شكل ميں ند تھے اور مدون نه ہونا عدم وجودكى دليل نہيں اس ليے كھے كا ذكر كتب امام يوسف وغيره ميں ہے۔ اور مسائل كے استنباط كے وقت اصول ان کے سامنے تھے۔

لوگوں نے جو اصول مدون کیے وہ انہی کے اقوال اور ان سے منقول فروعات کوسامنے رکھ کر کیے، ان کے الفاظ ہیں۔

ان العلماء اللين استنبطوا الاصول جن علماء نے اصول مدون متنبط الملونة كا لبزدوى وغيره كانوا كيمثلًا امام بزدوى وغيره تو انهول نے ائمہ کے اقوال اور ان سے يتعلمو نها من اقوال الائمة منقول فروعات سے ہی انہیں والفروع الماثورة عنهم

پھر آگے چل کر لکھا ، حنفی اصول جن کتب میں خوبصورت انداز میں مدون وجمع بیں۔ عما دھا اصول فخر الاسلام ان بیس مرکزی کتاب اصول البزدوی فلم نجد فی هذا فخر الاسلام بردوی ہے اس معاملہ

میں اس سے کامل کتاب کوئی نہیں۔

المقام اوفي منه

(ابوطنف، ۲۳۸،۲۳۵)

دوسرے مقام پر طبقاتِ احناف کی تفصیل دیتے ہوئے لکھتے ہیں ان میں سے تیسرا طبقہ مجتہدین فی المسائل کا ہے۔

ان كا درجه ومقام

اس طبقه كا درجه ومقام ان الفاظ من واضح كرتے ہيں۔

لو كان السابقون موجو دين اگر سابقه انكه موجود بوتے تو انبى لافتوا بمثل قولهم کی تحقیق کے مطابق فتو کی جاری

فرماتے۔

اس کے بعد بتاتے ہیں کہ ان کا کام دوطرح کا ہے۔

ان قواعد واصولوں کوسامنے لا نا جنہیں امام اعظم ادر ان کے تلاندہ نے

استنباط فروعات کے وقت سامنے رکھا۔

۲- انهی قواعد پرایسے مسائل کا استنباط کرتا جن پر ان انکہ سے تصریح نہ ہو۔

اس طبقه میں شامل FSES المال

ای مقدس طبقہ میں کون کون شامل ہیں؟ ابن کے اساء امام محمد امین بن عابدین شامی نے تحریر کیے ہیں۔

زید امام خصاف (۲۷۱) امام طحاوی (۳۲۱) امام کرخی (۳۳۰) عمس الائمه طوائی (۳۵۲) امام شمس الائمه سرحسی (۴۹۰) امام فخر الاسلام بردوی (۳۸۲) امام فخرالدین قاضی خال (۵۹۳) وغیرجم۔

اورآ کے لکھتے ہیں۔

فانهم لايقلوون على مخالفة بيلوگ اين انكه كى مخالفة بيس كر الاهام في الاصول ولا في الفروع بيك نه اصول بيس اور نه فروع (عقودرسم المفتى ۱۲۰) بيس.

دیکھے امام فخر الاسلام بردوی اور امام شمس الائمہ سرخی دونوں اصول فقہ حفی کے مدونین میں شامل میں چونکہ اس سلسلہ میں ان لوگوں کی کاوشیں قابل قدر ومعتبر تھیں اس لیے ہر جگہ انکا ہی حوالہ دیا تا کہ احتاف کا سجح موقف لوگوں کے سامنے آجائے۔

متأخرين كالموقف

اس پربھی تمام احناف کی تصریحات موجود ہیں کہ اگر متقدمین کی کسی مسللہ پرتصریح نہ ہوتو جس پرمتاخرین کا اتفاق ہواہے ہی لیا جائے گا۔

- امام قاضى خال حنقى (٥٩٣) كـ الفاظ بير-

وان لم يجد لها رواية عن اصحابنا اگر بمارے اصحاب سے كى مكلہ

واتفق فیها المتأخرون علی شی پردوایت و تصری نه بهوتو متاخرین به معلی به می به می به می به می به می به می به اتفاق کرلین ای برعمل کیا بعمل به

(فتاوای خانیه، ۱۳۰۱) جائےگا۔

۔ امام ابن عابدین شامی، حادی قدی کے حوالہ سے لکھتے ہیں۔ اگر کسی مسئلہ میں امام صاحب سے روایت نہ ہوتو قول امام ابو یوسف ..... پھر

وارجه بذارجه

جب سی مسئلہ کا ان ائمہ سے جواب ظاہر نہ ہولیکن مشاک متاخرین کا اس پر قول واحد (اتفاق) ہے تو اسے مگا۔

واذا لم يوجد في الحادثة عن واحد منهم جواب ظاهر وتكلم فيه المشائخ المتأخرون قولاً واحد يؤخذ به (عقودرسم المفتى،٣٣)

ناقلین کا مرتبہ

جن ائمہ کا پیچھے ذکر آیا ہے اصول مدون کرنے والے اور مسائل کی تخ تابح
و استنباط کرنے والے ہیں ان کا مرتبہ و درجہ تو بہت بلند ہیں، امام شامی فرماتے
ہیں جوطبقات صرف مسائل نقل کرنے والے ہیں ہم تو ان کے بھی پابند ہیں یعنی
اگر پہلے اہل علم سے کوئی تضریح و ترجیح موجود نہیں تو ہم ناقلین کی بات مان لیں
گے اگر چہ وہ غیر قول امام کی ہو۔

اس لیے کہ وہ جے ترجے دیں گے۔ محض اٹکل سے نہیں دیں گے۔ انہوں نے دلیل و ماخذ پر اطلاع یا دلیل پرترجے دی ہوتی ہے۔

لانهم لم يرجحوا مارجحوه جزافاً وانما رجحوا بعد اطلاعهم على الماخذ كما شهدت مصنفاتهم بذلك.

(عقو درسم المفتی ۱۳۲)
متشابهات کا حضور علی الله کوعلم ہے اس پر ہم بنے مدونین اصول فقہ حنق سے لے کر آج تک ہر طبقہ کے اہل علم کے حوالہ جات دیے ہیں اور بیرتمام لوگ جس قدر اپنے موقف اور متقدین ہے آگاہ ہیں کوئی دوسرانہیں ہوسکتا لہذا ہمیں مجمی دل دجال سے ای موقف کو اپنالینا چاہے۔

# عربي عبارت برگفتگو

ہم نے پیچھے وعدہ کیا کہ ہم مولانا قارن کی نقل کردہ عربی عبارت پر تُفتَّلُو كريں گے تو آيئے وعدہ نبھاتے ہيں۔

موصوف نے قط تمبر امیں علماء و بو بند کے حوالے سے کہا

ان كے نزديك بيد مقطعات حضور عليه السلام كے حق ميں متشابهات ميں ے نہ ہوں بلکہ آپ علیہ کے علاوہ باتی لوگوں کے حق میں متشابہات ہوں جیسا

كه أيك عبارت ميں ہے جاز ان يكون النبي عَلَيْكُ مخصوصاً بالتعليم

بدون اذن البيان لغيره فيبقى غير معلوم لغيرة (عاشيه تور الاتوار،٩٣٠)

ہوسکتا ہے کہ حضور علیہ السلام کوخصوصی طور پر اس کی تعلیم دی گئی ہو اور

سی اور پر اس کو ظاہر کرنے کی اجازت نہ ہوتو یہ آپ علیہ کے علاوہ اوروں کے لیے غیرمعلوم ہی باقی رہے۔

(نصرة العلوم، ٩ اكتوبر ١٩٠٧ء)

عمارت كاحواليه

مولانا نے عربی عبارت کا حوالہ دیتے ہوئے حاشیہ نورالانوار لکھا ہے۔ ہم نے مشہور حاشیہ قمر الاقمار ص ٩٣ ديکھا وہاں متشابهات كى بحث تو

ہے مگر حاشیہ میں میعبارت کہیں نہیں۔

معلوم ہوتا ہے بیکسی اردو حاشید کا حوالہ ہے تو مناسب یمی تھا کہ اس محشی کا نام لکھ دیا جاتا تا کہ اس کے اس مقام کا ملاحظہ آسان ہو جاتا۔

ہارے مطالعہ کے مطابق میرعبارت امام علاء الدین عبدالعزیز بخاری

(۷۳۰) کی ہے (ملاحظہ سیجئے کشف الاسرارعن اصول فخر الاسلام ، جلد اس ۱۳۹۱) تو کسی محشی نے وہال سے نقل کی مگر ان کا حوالہ نبیس دیا بحمہ اللہ اس عبارت کے ملنے پر بھی ہم اپنے رب کے حضور سجدہ شکر بجالاتے ہیں۔

عبارت کا پس منظر

اس عبارت کے پس منظر سے بھی آگانی ضروری ہے کیونکہ یہ بھی ہمارے ہی منظر سے بھی آگانی ضروری ہے کیونکہ یہ بھی ہمارے ہی مدی (حضور علیہ فی منظابہات کاعلم رکھتے ہیں) پر دلیل و تصریح ہے اس کا پس منظر یوں ہے کہ امام فخر الاسلام بردوی (۲۸۲) نے اجتہاد نبوی علیہ فیلے میں منظر یوں ہے کہ امام فخر الاسلام بردوی (۲۸۲) نے اجتہاد نبوی علیہ منظر یوں ہے کہ امام فخر الاسلام بردوی (۲۸۲) نے اجتہاد نبوی علیہ کہ امام فنر الاسلام بردوی (۲۸۲)

بردلاكل دية موت كها

 ان الرسول عَلَيْتِهُ اسبق الناس في العلم حتى وضح له ماخفى على غيره من المتشابه فمحال ان يخفى عليه معانى النص واذا وضح له لزمه العمل به

EISLAM COM بوگا می اضح بین توعمل لازم

اس کی شرح میں امام عبدالعزیز بخاری (۲۳۰) نے لکھا کہ یہ سرور عالم اللہ علی شرح میں امام عبدالعزیز بخاری (۲۳۰) نے لکھا کہ یہ سرور عالم اللہ علی ہوتا ہے۔ ورسول الله علی اللہ عل

ے المل میں حتی کہ آپ تافظ متابہات کا علم بھی رکھتے ہیں جنہیں آپ کے سوا امت میں سے کوئی نہیں حانثا

كان يعلم المتشابه الذي لا يعلمه احد من الامة بعده

اس کے بعد لکھتے ہیں کہ یہاں امام فخرالاسلام بزدوی نے تصریح کی

دی ہے۔

متشابنات، رسول الله علية ير واضح میں شد کد دوسروں پر

ان المتشابه وضح للرسول عليه السلام دون غيره

اس کے تائد یوں لاتے ہیں۔

امام سمس الائمدر حمد الله في بهي اس طرح ذكركياب

هكذا ذكر شمس الائمة رحمه الله

سوال۔ اس کے بعد اعتراض کرتے ہیں کہ بیاتو ظاہر کتاب کے مخالف محسوس

-- 1797

لان الوقف ان وحب على قوله عزير الريونيف ارشاد الهي، وما يعلم ند ب ب تو اس كا يبى نقاضا ب كا يبى نقاضا ب كد اس رسول الله علية في ند جانيس

و جل وما يعلم تاويله الا الله كما تاويله الا الله، يرب جبيا كم هو مختار السلف والشيخين اسلاف اور ان دونول شيوخ كا

Click For More https://archive.org/details/@zohaibhasanattari اور اگر وقف و الرسخون فی العلم پر ہے جیما کہ خلف کا مختار ہے تولازم آئے گا کہ بیحضور علیہ کا خاصہ نہ ہو بلکہ دیگر راتخین بھی اس کاعلم رکھتے ہیں تو ہر صورت میں رسول اللہ علیہ کا جاننا اور دیگر کا نہ جاننا، نص کے مخالف

جواب-اس کا جواب دیتے ہوئے کہتے ہیں۔

معنی آیت بصورت وقف الا الله پر یہ ہے کہ ان کامعنی اللہ کی تعلیم کے بغیر اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا جیسے اس ارشاد الہی میں ہے کہ اعلان کر دو تبیس جانتا جو آسانوں اور زمین میں غیب ہے تگر اللہ یعنی اللہ کی تعلیم كے بغير سوائے اللہ كے اسے كوئى

ان معنى الاية على تقدير الوقوف على الا الله وما يعلم احد تاويله بدون تعليم الله الا الله كما في قوله تعالى ، قل لا يعلم من في السموات والارض الغيب الا الله، اي لا يعلم بدون تعليم الله الا الله

مہیں جات

اس کے بعد کہتے ہیں جب معاملہ یونمی ہے تو

کے ساتھ مخصوص ہوں کیکن دوسروں

جاز ان یکون الرسول علیہ مکن ہے رسول اللہ علیہ اس تعلیم مخصوصاً با لتعليم بدون اذن بالبيان لغيره فيبقى غير معلوم

ا- اس کے بعد پھر بیروال اٹھایا و ما یعلم تاویله الا الله کے الفاظ میں

حصر ہے اگر رسول اللہ واللہ مقابہات كاعلم ركھتے ہيں تو حصر باقی نہ رہے گا۔ جواب۔ اس كے دوجوابات ديتے ہيں۔

ا۔ ممکن ہے رسول اللہ علیہ کو متشابہات کاعلم اس آیت کے نزول کے بعد دیا گیا ہواور اس سے پہلے نہ جانتے ہوتو حصر قائم رہا۔

آیت مبارکہ واضح کرتی ہے کہ اللہ تعالیٰ اور جیسے وہ تاویل مذکور کے مطابق تعلیم منحصر مطابق تعلیم وے تک ہی علم منحصر

ان الایة دلت علی حصر العلم علی الله عز و جل و علی من علمه الله عز و جل و علی من علمه الله بالتاویل الذی دکر

4

اس برآیات غیب سے بول تائیدلاتے ہیں۔

کیا تمہیں علم نہیں کہ ریہ آیت، علم غیب کا اللہ تعالیٰ میں ہی حصر بتاتی ہے۔ کیا اللہ تعالیٰ میں ہی حصر بتاتی ہے۔ کیا اللہ تعالیٰ میں کوئی رکاوٹ نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ دوسرا تعلیم اللی

الا ترى ان ذلك الاية توجب حصر علم الغيب على الله تعالى ثم انه لا يمنع ان يعلم غير الله بتعليمه كما قال تعالى وعالم الغيب فلا يظهر على وعالم الغيب فلا يظهر على

سے ہے اسے جان کے جیبا کہ

ارشاد البی ہے اللہ عالم الغیب وہ

اینے غیب پر کسی دوسرے کو مطلع

تہد ارتا گر اسن منتف رسول کو

غيبه احدا الامن ارتضى من رسول

الا الله مي*ن* 

اپ غیب بر کسی دوسرے کو مطلع نہیں کرتا گر اپ منتخب رسول کو فرماتے ہیں جب معاملہ آیات غیبیہ میں تسلیم ہے تو و ما یعلم تاویله

### مجھی معاملہ یہی ہے

فكذا ههنا

(كشف الاسرار، ٣=٥٩١،١٩٩)

کہ اللہ تعالیٰ کے بتائے بغیر کوئی نہیں جانتا۔حضور علی اللہ اس کی تعلیم سے جیسے غیب کاعلم رکھتے ہیں اس طرح متشابہات کا بھی رکھتے ہیں اور اس سے جیے آیات غیبیہ میں حصر پر کوئی حرف نہیں آتا اس طرح وما یعلم تاویله الا الله کے حصر میں بھی کوئی اشکال پیدا نہ ہوگا۔

## فوائدعبارت

امام عبدالعزیز بخاری کی اس عبارت سے بیفوائد عاصل مورہے ہیں۔ المام فخر الاسلام بزدوى اورامام مس الائمه سرحسى في احناف كى نمائندگى كرتے ہوئے اس كا واضح اور دوٹوك اعلان كر ركھا ہے كه حبيب خدا مالنه متنابهات كاعلم ركمتے بيں۔

حالاتك يه دونول وقف الا الله عيد الا الله على المانع بي كيونك في في صاف لکھا ہے

كماهو مختار السلف والشيخين جيباكم اللاف اور ان دونول شیوخ کامخار ہے

احناف الا الله ير وقف كے باوجود مانتے بيل كه رسول الله عليك

متشابہات کاعلم رکھتے ہیں۔ متشابہات کا معاملہ آیات غیبیہ کی طرح ہے جس طرح وہاں تعلیم الہی کے بغیرعلم کی نفی مراد ہے یہاں بھی اس طرح سے علم کی نفی ہے۔

وما يعلم تاويله الا الله اورآيات غيبيد لا يعلم من في السموات والارض الغیب الا الله میں اس کا بیان ہے کہ انہیں اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے۔لیکن یہاں میہ ہرگز نہیں کہ ان کاعلم وہ کسی کوعطا بھی نہیں كرتا اس ليے اہل علم نے تصريح كى ہے۔

انہوں نے سے بیال کہ اللہ تعالی ائے نی میں کا ایک کو بھی میں بناتا

انما قال جمهور السلف لا جمهور اسلاف نے فقط بے کہا ہے ان يعلمها الا الله تعالى ولم يقولوا متثابهات كو الله تعالى بى جانا ب لم يعلمها نبيه عَلَيْكُ

اس مفہوم برقوی دلیل

چھے سیدنا ابن عباس رضی الله عنہا کے حوالہ سے گزرا تھا کہ تفسیر قرآن چار طرح پر ہے۔ اس کے تحت امام ابوالحن علی بن محمد ما وردی (۴۵۰) کہتے بیں ان میں ے ایک ممالا یعذ راحد بجهالته، ما یعلمه العلماء میں شامل ہے تو تفیر تین اقسام پر ہوگی۔ان میں پہلے کا ذکر یوں کرتے ہیں۔ ما اختص الله تعالىٰ بعلمه جوعلوم الله تعالیٰ کے ساتھ مخصوص كالغيوب فلا مساغ للاجتهاد ميل مثلًا غيوب لو ان كي تغير بين اجتهاد جائز نہیں ان کی تفسیر ان تین في تفسيره ولا يجوز ان يؤخذ اللہ عن توقیف من احد ثلثة وجوہ نئی ہے کی ایک کے ساتھ اوجہ ہوگی

قرآنی نص کے ذریعے اما من نص في سياق التنزيل بیان رسول کے ذریعے اما عن بيان من جهة الرسول اما عن اجماع الامة اور اجماع امت کے ذریعے

(النكت والعيون ، ١، ٣٤)

اما بدرالدین زرکشی (۲۹۴۷) نے بھی لکھا

احل حق کے نزدیک ہر قرآنی متثابہ اهل الحق فلا مساغ للاجتهاد كي تفير مين اجتهاد جائز نبين ان سے آگاہ ہی کے لیے ان تین وجوہ میں سے کسی ایک کا ہونا ضروری ہے۔ وہ نص قرانی، بیان نبی یا اجماع امت ہے

وكل متشابه في القران عند في تفسيره ولا طريق الي ذلك الا بالتوقيف من احد ثلاثة اوجه اما نص من التنزيل او بيان من النبي عَلَيْتُ او

اجماع الامة على تاويله

(البريان،١٨٣،٢)

امام جلال الدين سيوطي (٩١١) نے حضرت امام شافعي ہے تصريح نقل

لا يحل تفسير المتشابه الا متثابه كالفير صرف بيان رسول الله بسنة عن الرسول عليه او خبر عليه يا خرصابه اور اجماع علماء سے عن احد من اصحابه او اجماع بی ہوسکتی ہے۔ العلماء العلماء

(الانقان،٢، ١٥٥)

ان تمام اقوال اور ائمہ کی تصریحات کو سامنے رکھتے ہوئے اہل علم فرماتے ہیں۔ غور کرواہل علم نے اس چیز کے علم کا ذر بعیہ جس کو اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے خود الله تعالیٰ سے یا اس کے بی تھے کے بیان کو قرار دیا ہے

فانظر كيف جعلوا الطريق الى علم مالا يعلمه الا الله تعالى ورود بيان منه تعالىٰ اومن نبيه خالسه

رہا اجماع کا معاملہ تووہ کسی تھم کے لیے کاشف ومظہر ہوتا ہے نہ کہ منبت اور نه بى ابل علم ان مين اجتهاد كريكت بين كيونكه اجتهاد كى يهال اجازت بی مہیں تو اب دوہی صورتیں باقی رہ جاتی ہیں یا تو اللہ تعالی بیان فرما دے یا رسول التستيلية

الله تعالى بى جانتا ہے كامعتى بير مو كدوه كسي كوعلم بهجي نهيس ويتا تؤييراللد تعالی کا بیان کرنا اور ای کا عدم اعلام اجتماع ضدين ہو گا تو حضور علي كا بغير عطاء اللي بيان كرنا کیے درست ہوگا بلکہ ایبا کہنا ہی غر ہے ہے چھر اللہ تعالی اور اس کے رسول علیہ ہے سند کے بغیم

آگر بیمغموم نه لیا جائے بلکہ معناه لا يعلمه الا الله تعالىٰ نفي الاعلام فكيف يجتمع بيان الله تعالى وعدم اعلامه هل هو الاجمع النقيضين وكيف يصح بيان نبيه عَنْ شيا لم يأته فيه اعلام ربه فيكون قولاً باستقلا ورنه اليي صورت مين تمام امت حيث لا مدخل للرأى فتدخل الامة جميعا في قوله تعالىٰ ام اس ارشاد اللی کے تحت داخل ہو جائے گی کیاتم اللہ کی طرف ایسی تقولون على الله مالا تعلمون بات كہتے ہو جوتم نہيں عانے وقد اجارهم الله تعالى عن حالانکہ اللہ تعالیٰ نے امت کو تمراہی الاجتماع على ضلالة وايضاً اذ قد اجمعوا والاجماع حجة ي جمع ہونے ہے محفوظ رکھا ہے ہے بھی خیال رہے جب امت کا حصل الاعلام مع أن المفروض ان الله تعالىٰ لم يرد الاعلام به اجماع ہوگا تو اجماع جحت سے اس سے اشکار ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ کی فوجب القول بان المراد لا طرف سے علم عطا ہوا ہے اور بیر يعلمه احد بعقله و فكره و خلاف مفروض ہے کیونکہ فرض تو قياسه و نظر ه الا باعلام الله عز و جل كما هو شان الغيوب عدم اطلاع و اعلام بي توبيه مانتام لازم وفرض ہے کہ متشابہات کاعلم قاطبة کوئی اینے، عقل، قیاس و فکر سے تهيس جان سكتا البيته الله تعالى كي عطا سے جان سکتا ہے جبیا کہ دیگرعلوم فيبيه كامعامله

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

493 ماخذ ومراجع جاء الحق مفتى احمد بإرخان ازالة الريب مولانا مرفراز خال صفدر التوضيح المام صدر الشريعة عبيد الله بن مسعود حنفي (التوفي ، ٢٣٧) روح المعاني علامه محمود آلوي (التوني، ١٥٥٥) مفاتع الغيب امام فخر الدين رازي (التوني، ۲۰۲) الجامع لاحكام القرآن امام الوعبدالله احمر قرطبي امام الواحن واحدى (التوفى ١٨٠٥) قاضي ثناءالله ياني يتي (التوني، ٢٢٥ه) ضياء القرآن التغيير والمفسر ون ڈاکٹر محرصین نہی مدارك النفزيل امام عبدالله احرنسقي (التوني ١١٥٥) تفسر القرآن أنعظيم عافظ اين كثير (١٤٧٥) امام بدراین زرکشی (۱۹۴۷ه) البرهان في علوم القرآن كشف الاسرار امام علاء الدين عبدالعزيز بخاري (١٣٠٠) حبامي ينفخ احمد جيون نور المانوار افافتة الانوار امام عزالدین عبدالطیف این الملک (۸۰۱ه) امام شمس الدین محمر حمره الغفاری (۸۳۴ه) علامه محمد فیض آلحن مولانا يركت الله

|      | - 1  | 100 |
|------|------|-----|
| - 31 | -    | 4   |
| _    | 200  | а.  |
| 80   | - 23 | -   |
| MQ.  | 23   | *   |

| امام محمد المين بن عابدين شامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | نسمات الاسحار                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | عدة الحواشي                  |
| شيخ ابومحمه عبدالحق حقاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | التامي                       |
| المام الخر الاسلام ابو الحن على بزدوى (١٨٥٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | شرح الحساى                   |
| شيخ حسام الدين حسين سغنا في (١٩٣٧هـ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الكافی شرح الميز دوی         |
| امام ابو بكر محد بن احد سرحى (١٩٠٠ه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | اصول السنرهى                 |
| مولا ناعبدالعلى محم انصاري (التوفي ١٢٢٥هـ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | فواتح الرحموت                |
| المام اين ايرالحاج (٤٨٨٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | التقرير والمخيمر             |
| مولانا عبدالحليم فرعلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | قرالاقمار                    |
| امام تاج الدين عبدالوباب يكي (١٧٧٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | جمع الجوامع مع البناني       |
| امام شهاب الدين احمد حفاجي (٢٩٠ه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | تغيير المعيضاوي              |
| يشخ محمه عبدالرحمن أمحلا وي حنفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | متحميل الوضول                |
| امام ايومحمد عبدالله بن مسلم قنبيه (٢٧٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تاويل مشكل القرآن            |
| امام جلال الدين سيوطي (٩١١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الانقان في علوم القرآن       |
| امام ناصر الدين قاضى بيضادى (التوفى ١٨٥هـ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | انوار النتزيل                |
| امام شياب الدين احمد خفا جي (التوني ٢٩٠١هـ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | عنابية القاضى                |
| مولانا شبير احمد عثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ا تفيير عثاني                |
| شُخُ الله تحبيه (۲۲۸)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | مجموعة الفتاوي               |
| امام غیشا بوری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | غرائب القرآن                 |
| حافظ ابن حجر عسقلاني (التوني ١٥٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | المنكسد على كتاب ابن المصلاح |
| علامه عبدالرحن بن ليجيئا يماتى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | عاشيه الناريخ الكبير         |
| امام ابو الحسين بيهي الله المام ابو الحسين بيهي الله المسام المواحسين بيهي الله المسام المام الم | ولأثل العوة                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تهذيب                        |
| امام همش الدين ذهمى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ميزان الاعتدال               |
| امام مش الدين ذهبي (۴۸۷)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | سيراعلام المعبلاء            |
| علامه جلال الدين سيوطى رحمه الله تغالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ورمنتور                      |
| امام مسلم بن حجاج بن مسلم تیشری (۲۵۷ه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | اسلم                         |
| امام ابن حاتم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ستآب الجرح والتعديل          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                              |

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

|    | . 495                                                  |                                    |
|----|--------------------------------------------------------|------------------------------------|
|    | امام ابن حیان                                          | كآب القات                          |
| 0  | حافظ ابن حجر عسقلاني (٨٥٢)                             | لتعيل المنفقة                      |
|    | المام حمد ابن جرير طبري (۱۳۰۰)                         | تغييرطبرى                          |
| Á  | **************************************                 | خزائن السنن                        |
| Ì  | مولانا محمه عمراح چروی                                 | مقياس حقيت                         |
| Ò  | علامه جارالله زمخشوى                                   | ا کشاف                             |
| î  | امام جلال الدين سيوطي، (٩١١)                           | تدريب الراوي                       |
|    | امام ابن حجر عسقلانی (۸۵۲)                             | الاصاب                             |
|    | 250 /5                                                 | حاشيه نجبة الفكر                   |
| Ĭ  | امام ابن ججرعسقلانی (۸۵۲)                              | مقدمه فتح الباري                   |
| 5  | ملوانا عبدالحي لكصنوي                                  | الرفع والتكميل                     |
| 1  | ماهنامه از گوجرانواله                                  | نصرة العلوم                        |
| Ŋ. | المام صدر الشربية عبيد الله بن مسعود (١٣٧٧)            | التنقيح                            |
| H  | شَخْ ملا خسره (اللتوني ٨٨٠)                            | مرأة الاصول في شرح مرقاة الاصول    |
| Ĭ  | علامه على از ميري (البتوني ١٠٠١)                       | عاشيه از مير على مراة الاصول .<br> |
| Ō  | مفتی محمد ایراتیم دیوبندی                              | فلاصة الحواثي                      |
| B  | مولانا سيدمظهر الحق سهانيوري                           | مصباح الحواشي                      |
|    | مولانا عبدالحفيظ                                       | اشرف لاانوار<br>بيما الريث         |
| K  | مولانا عبدالغفار دبوبتدي                               | اجمل الحواثي<br>ت                  |
|    | WWW NAESEISI A                                         | قوت الاخيار<br>العمال الم          |
| ı  | المام فخر الاسلام بردوى (١٨٢هه)                        | اصول بردوی<br>النونځ               |
| 9  | امام سعد الدين معسو دبن عمرآغتازالي (۹۶ ۲ه)            | ا منون<br>ا فنح البيان             |
|    | منتخ صدیق حسن خان قنو می (۱۳۰۷ه )<br>مفة مر هیچی به بر | ، ح اببیان<br>معارف القرآن         |
|    | مفتی محمد شع د یوبندی<br>داری می داند. داری در در ها   | معارف اسران<br>غمر التي            |
| ă  | علامه محمد امين المعروف امير بادشاه<br>دند رسيح        | - کرا کریے<br>15 مالون             |
| 1  | حافظ ابن حجر<br>شیخ طاہر پیمنی                         | تهذیب المتهذیب<br>تذکره الموضوعات  |
| 0  | ن طاہر چی<br>ملاعلی قاری (۱۰۱۳)                        | شد حره ۱۱ تو توعات<br>شرح شفاء     |
|    | (1411 ) 0,00 0                                         |                                    |

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

#### 496

| حنز العمال                                 | حافظ على متقى (الهتوني 20ھ)                  |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------|
| مجمع الزوائد                               | مانظ                                         |
| عرفان شرايت                                | مولانا احدرضا قادري                          |
| عباليه نافعه                               | شاه عبدالعزيز دبلوي                          |
| اظهار العيب                                | مولانا محد سرفراز صفدر                       |
| النظامي على الحسامي                        |                                              |
| رقاة الفاتح                                | لماعلی قاری (۱۰۱۰)                           |
| عدة القاري                                 | المام بدرالدين عيني حنفي (٨٥٥)               |
| ابخاری                                     | امام ابوعبدالله محداین اسلعیل بخاری (۲۵۶ه)   |
| فيوض الرحمن ترجمة تغيير ردح البيان         | علامه محمد فيض احمد اوليي                    |
| ازهرالا هاريز جمه نورالانوار               | سيدعبدالاحدقاكي صاحب                         |
| اليواقيت والجواهر                          | المام عبدالوهاب شعراني                       |
| شرح بخاری                                  |                                              |
| محصله جاء الحق                             | شفتی احمد بیارخان                            |
| كشف الظنون                                 |                                              |
| ترجمه الانقان                              | مولانا محمطيم انسارى                         |
| معالم التزيل                               |                                              |
| حاشيه شيخ زاده                             | امام محى الدين محمد شخ زاده حنقي             |
| مكنؤ ب                                     | حصرت مجدد الف ثاني                           |
| التقریر الحاوی<br>رموز مقطعات              | سید فخر الحسن<br>مولانا حفظ الرحمٰن و بوبندی |
| برور ساب<br>نجوم الحواثي                   | مولا نا حسین احمد بردواری د بوبندی           |
| سات الاساء                                 | امام ابن عابدین شامی                         |
| حاشيه رهادي                                | شَخْ لِیکُ رہاوی                             |
| بيان الغرآن                                | شيخ اشرف على نفانوي                          |
| الوجيز في اصول الفقه                       |                                              |
| الوجيز في ا <b>صو</b> ل الفقه<br>تفيرعزيزى | ڈ اکمٹر عبدالکریم زید<br>شاہ عبدالعزیز دہلوی |
| تفيرعزيزي                                  |                                              |